
SECTIO I

A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XLI, 1 2016

JORDI PUIGDOMÈNECH LÓPEZ
Universidad Internacional de Cataluña

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico 
y libertad humana

Ramon Llull. Moral Intellectualism, Cosmic Determinism and Human Liberty

Actualmente se conmemora en España el VII Centenario de la muerte de Ra-
mon Llull, con la declaración del periodo 2015–2016 como Año Ramon Llull por 
parte de la Diócesis de Mallorca, del Gobierno de Cataluña y del Senado español. 
A pesar de que una buena parte de sus escritos contienen numerosas referencias 
personales – Llibre	de	contemplació	en	Déu, Blanquerna, Lo desconhort, Cant	
de	Ramon – la autobiografía que Ramon Llull dictó a uno de sus discípulos de 
la Cartuja de Vauvert durante la cuarta y última estancia en París, publicada bajo 
el título de Vida	coetània, es la obra en la que aparecen detalles más concretos 
acerca de su repentina conversión al cristianismo. A la edad de treinta años, una 
noche Llull se encontraba componiendo poesía en su habitación cuando tuvo una 
visión de Cristo cruciicado. En principio no dio demasiada importancia a este 
hecho, pero al repetirse la visión de forma idéntica hasta cinco veces en el plazo 
de unas pocas semanas, casi sin quererlo empezó a meditar profundamente sobre 
su posible signiicado.

Después de relexionar sobre lo sucedido Ramon Llull entendió que Dios lo 
había llamado por alguna razón, y un sermón que escuchó acerca de la vocación 
de san Francisco de Asís acabó de convencerlo. Decidió tomar el camino de la fe, 
dejando atrás la familia y los placeres asociados a la posición social que disfruta-
ba, y asumió los tres objetivos que a partir de aquel momento tendrían que dirigir 
su vida: 1) predicar por todo el mundo a in de convertir a los inieles, especial-
mente a los musulmanes, pues en el siglo XIII todavía constituían la religión y la 
cultura dominante en el Mediterráneo, 2) escribir un libro que ofreciera suicientes 
argumentos en favor de la visión cristiana del mundo como para poder rivalizar 
con las grandes obras de los judíos y de los islámicos, y además, que fuera capaz 

10.17951/i.2016.41.1.69

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López70

de convencer a sus sabios y a sus reyes, y 3) lograr el apoyo del Papa de Roma 
y de las autoridades eclesiásticas y políticas para fundar monasterios destinados 
a la formación de misioneros.

Ramon Llull tuvo claro desde el momento de su conversión que para ser co-
herente y disfrutar de plena credibilidad entre las gentes, sus pensamientos y sus 
palabras tenían que ir acompañadas de hechos concretos. De este modo, siguien-
do el ejemplo de san Francisco, renunció a todas sus posesiones y las dejó a su 
mujer y a sus hijos para que pudieran vivir una vida relajada y sin sufrimientos 
económicos. No se reservó nada para él mismo, y se dedicó a expandir el mensaje 
de amor y conocimiento con el que había sido iluminado. Unos años antes, del 
mismo modo que Llull, el fundador de la orden franciscana Francesco Giovanni 
Bernadone (1188–1226), conocido como Francisco de Asís, había renunciado al 
hogar familiar y a la manera de vivir propia de la clase comerciante acomodada 
de la cual provenía, para dedicarse en plenitud a la vida eremítica. En la primera 
etapa de su trayectoria espiritual san Francisco vivió como un ermitaño, pero en 
cuanto tuvo los primeros discípulos, todos ellos mantuvieron un debate sobre la 
manera de vivir que querían adoptar: la eremítica y conventual o la predicación 
evangélica popular. Y inalmente escogieron la segunda1.

Siguiendo los pasos del maestro Francisco, Ramon Llull decidió recorrer los 
caminos y cruzar los mares para difundir aquello que él había recibido por ilumi-
nación divina, es decir, una propuesta de fraternidad entre los seres humanos, la 
naturaleza y el universo fundamentada en el conocimiento del sentido profundo 
de valores como el bien, la belleza o la verdad. Pero antes de emprender su apos-
tolado todavía tendría que adquirir los conocimientos necesarios para refrendar su 
mensaje con argumentos convincentes. Y dado que su intención era llegar lo más 
lejos que le fuera posible, a buen seguro que tendría que bregar con personajes de 
diferentes lenguas, culturas y costumbres.

En la Edad Media la isla de Mallorca se encontraba en un punto geopolítico 
central, lo cual la convertía en uno de los principales escenarios europeos de la 
coexistencia – violenta unas veces, pacíica otras – de las tres grandes culturas 
y religiones dominantes en el mundo civilizado de la época; es decir, la hebrea, la 
cristiana y la musulmana. En cuanto al hecho político, la presencia de estas tres 
visiones del mundo en un mismo territorio comportaba por un lado una rivalidad 
que se concretaba en luchas y en la consecuente servidumbre por parte del venci-
do, tal y como marcaba el código feudal imperante en aquel momento histórico; 
pero por otro lado contribuía a enriquecer poderosamente la cultura y la tradición 
isleñas con todo un mosaico de lenguas, ideas y gentes. En relación al hecho reli-
gioso, asociado estrechamente al hecho político, la rivalidad entre los tres pueblos 

1  Cf. C.H. Lawrence, El	 monacato	 medieval, traducción de J. Miguélez, Madrid 1999, 
p. 289–298.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 71

implicaba una lucha dialéctica amparada en los diferentes argumentos ilosóicos 
y teológicos que servían como apoyo de su particular visión de la realidad. Te-
niendo en cuenta las raíces culturales comunes de las tres religiones, los matices 
a la hora de diferenciar sus postulados necesitaban del concurso de personas con 
profundos conocimientos y una fe sólida y bien fundamentada.

No era este precisamente el caso de Ramon Llull en el momento de su con-
versión, pues la formación cortesana que había recibido en la infancia le resultaba 
insuiciente para llevar a cabo la gran empresa intelectual que se había propuesto. 
Consciente de este hecho, el beato dedicó tiempo y esfuerzo al mejorar su prepa-
ración, profundizar en el estudio de la gramática latina y aprender la lengua ará-
biga de la mano de un esclavo, que Llull convirtió en su maestro. En cuanto a la 
preparación ilosóico-teológica necesaria para desarrollar la tarea que se había 
marcado, fue el franciscanismo de raíz esencialmente platónica, junto con ele-
mentos neoplatónicos y un conocimiento del aristotelismo que llegaba del mundo 
árabe, los componentes esenciales que nutrieron a Ramon Llull de argumentos de 
peso y que lo espolearon a llevar a cabo relexiones de amplio alcance. De hecho 
varios autores, como es el caso de Tomàs Carreras i Artau, de Jordi Gayà y de 
Jocelyn Nigel Hillgarth, consideran que existe una cierta coincidencia entre el 
pensamiento de Llull y el de San Buenaventura de Fidanza, uno de los máximos 
representantes del franciscanismo2.

Después de un largo peregrinaje que le llevó a Nuestra Señora de Rocamor 
y a Santiago de Compostela, hacia el 1265 – y bajo el consejo personal del general 
de los dominicos, Ramon de Penyafort (1175–1275) – Ramon Llull inició nueve 
años de intenso estudio en la biblioteca del monasterio cisterciense de Santa María 
de la Real, en Mallorca, a lo largo de los cuales se entregó a la lectura de los textos 
sagrados de la Biblia, el Corán y el Talmud, así como al estudio de las obras ilosó-
icas de autores clásicos y medievales como Platón, Aristóteles, Algazel, Anselmo 
de Canterbury, Ricardo de San Víctor, Petrus Hispanus, Avicena, Mateo Plateari 
y Constantino el Africano. Fue para Llull una etapa de gran efervescencia ilosói-
ca, que contribuyó decisivamente a conformar su pensamiento posterior.

A pesar de que nunca llegó a ser un clérigo de oicio, desde el primer instante 
de su conversión Ramon Llull se consideró cercano a la orden de san Francisco y, 
consecuentemente, tuvo presente que el apostolado tenía que ser la primera de sus 
tres prioridades. Una vez completada su formación, en 1274 inició un periodo de 
retiro en el Monte de Randa, a unos veinte kilómetros al este de Palma, con objeto 
de iniciarse en la práctica de la meditación. Después de una semana de plegaria 
en soledad su mente se abrió de par en par, ordenándose espontáneamente en ella 
toda una serie de ideas y conocimientos que había adquirido durante los años pre-

2  L. Badia, La	ciència	en	l'obra	de	Ramon	Llull, [en:] La	ciència	en	la	história	dels	Països	
Catalans, eds. J. Vernet, T. Parés, Barcelona – València 2004, p. 403.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López72

vios, de tal manera que vinieron a asentarse como los fundamentos del segundo de 
sus grandes propósitos: escribir un libro que constituyera una síntesis lógica, clara 
e inteligible de los argumentos ilosóicos clásicos y de los principales postulados 
de la fe cristiana. Poco antes Llull ya había redactado sus primeras obras: la Lògi-
ca	d’Algatzell	y el Llibre	de	contemplació	en	Déu	(1271–1274).

El pensamiento de Ramon Llull se mueve entre el intelectualismo de inspi-
ración clásica, el misticismo naturalista y el franciscanismo de raíz agustiniana, 
integrando asimismo una notable diversidad de elementos entre los que destacan 
los provenientes de la tradición ilosóica griega y de la falsafa islámica. El beato 
compartía con ilósofos como Anaxágoras, Sócrates, Platón y Aristóteles la idea 
que tanto el orden de la Naturaleza como el orden del Cosmos son necesariamente 
fruto de una Inteligencia Suprema, así como del amor que esta muestra por su 
creación, y no un producto del loco azar y de la ciega necesidad. En esta línea, 
y siguiendo ielmente el camino trazado previamente por Agustín de Hipona, Llull 
considera que en este Ser divino, inteligente, bueno y providente, están presentes 
en esencia todos los arquetipos de la creación, de tal manera que conocer a Dios 
y los conceptos que de él dimanan es conocer todo aquello que es cognoscible 
para el ser humano. Por otro lado, la ilosofía del amor que inspiró en Llull el 
Llibre	d’Amic	e	Amat tiene una clara vinculación con el platonismo de Ibn Hazm, 
pensador musulmán que se estableció en Mallorca en el siglo XI.

Ramon Llull consideraba que las criaturas que pueblan la naturaleza son un 
vestigio del Ser inteligente y bueno que las ha creado. Por lo tanto son dignas de 
ser estudiadas y respetadas, a pesar de que la imperfección inherente en los seres 
compuestos de materia hace que éstos sean susceptibles de incurrir en el mal, en-
tendido éste como privación, como alejamiento del bien y del ser. Llull lo expresa 
de forma a alegórica en el Llibre	de	les	Bèsties: tanto los animales – el zorro – 
como los hombres – aquellos que anhelan el poder – pueden apartarse del camino 
del bien y adentrarse de pleno en el error y la perversión. No obstante, el orden 
cósmico y el orden natural siempre acaban por reparar toda situación de injusti-
cia, de forma que el zorro será devorado por el león, y el hombre que ambiciona 
el poder a cualquier precio verá como sus intenciones desviadas le conducen al 
fracaso y la derrota.

RAMON LLULL Y EL INTELECTUALISMO

Ramon Llull se esforzó en deinir los conceptos con precisión e intentó pro-
barlos con argumentos lógicos para hacer posible el diálogo sobre temas de orden 
moral, religioso y político con sus interlocutores. Este hecho puede conducirnos 
a pensar que, siguiendo la estela de Sócrates y Platón, Llull podía haber creído 
que tan sólo conociendo qué es la Justicia se puede llegar a ser justo; o que sólo 
conociendo qué es el Bien se puede obrar bien. Esta doctrina, conocida como 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 73

intelectualismo moral, puede deinirse como la identiicación de la virtud con el 
conocimiento. Es decir, el “malo” no es “malo”, sino “ignorante”. Llull pensaba 
que si se enseña el sentido correcto de los conceptos a quien no los conoce, por 
medio de la evangelización y la demostración racional de las verdades divinas, 
es muy posible que aquél llegue a hacer un buen uso del saber adquirido. Nadie 
actúa mal en conciencia sabiendo que así se encamina hacia la desgracia, y más 
aún cuando ha entendido que si actúa bien encontrará fácilmente el camino en la 
felicidad. El conocimiento es sinónimo de virtud y riqueza moral, mientras que la 
ignorancia comporta miseria y degradación:

En la esencia del entendimiento humano está el intelecto, que es activo, y con él todo el ser 
humano; de aquí viene la pregunta acerca de la manera en que es activo, y entonces desciende al 
elemento del fuego, que calienta el aire para poder multiplicar su acto y destruir a su enemigo, el 
agua. Así el ser humano utiliza el entendimiento para poder entender con él el objeto deseado, como 
la Justicia, la Prudencia, etc., y así destruir su ignorancia3.

Un zapatero es aquel que sabe hacer zapatos. Cualquiera podría intentar hacer 
unos zapatos, pero si no conoce el oicio seguramente los hará defectuosamente. 
El buen zapatero es aquel que los hace bien, y como mejor los haga mejor zapatero 
será. Es evidente, pues, que en el ámbito de la moral un hombre bueno es aquel 
que realiza acciones buenas. Resulta posible pensar que alguien pueda actual bien 
sin conocer qué es la bondad, pero en tal caso se trataría de un acierto puramen-
te casual. Resulta más lógico pensar que actuará bien aquel que conoce qué es 
la bondad y que, por lo tanto, es consciente que la bondad es el camino que lo 
conducirá a la felicidad ¿Y que tenemos que hacer con aquel que ignora qué es la 
bondad? Pues enseñarle:

Amable hijo: un maestro tenía muchos alumnos, entre los cuales había uno que no quería 
aprender como los demás lo hacían. El maestro le preguntó a este alumno por qué no quería apren-
der. El alumno respondió que no sentía interés por aquello que el maestro le enseñaba, y que por esta 
razón no quería aprender. El maestro le dijo que aprender es un placer en sí mismo, y que por tanto el 
alumno debía supeditar su voluntad a su entendimiento […] “Señor maestro”, dijo el alumno, “¿Qué 
tiene más valor, la voluntad o el entendimiento?” El maestro le respondió: “El entendimiento vale 
más que el entender, y la voluntad vale más que el querer”. El alumno pareció quedar convencido 
con la respuesta, pero aún así le preguntó al maestro si cambiaría su entendimiento por un reino. Y el 
maestro le respondió que no lo cambiaría ni por todos los reinos del mundo4.

Pese a la indiscutible raíz socrática del intelectualismo moral de Ramon Llull, 
ésta no fue una doctrina originalmente defendida de forma única por Sócrates, 

3  R. Llull, Libro	de	ascenso	y	descenso	del	entendimiento, introducción y estudio preliminar 
de A. Alegre, Barcelona 1985, p. 80.

4  Idem, Llibre	de	meravelles, edición a cargo de M. Gustà, prólogo de J. Molas, Barcelona 
1983, p. 167–168.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López74

sino que en líneas generales era la forma de entender la moral propia de la Grecia 
clásica. Platón la aceptó desde el momento en que identiicó la culpa con la igno-
rancia. Otros autores como Aristóteles suavizaron ligeramente el intelectualismo 
moral socrático, a pesar de que éste asumió el papel fundamental que juega el 
conocimiento del bien para el ejercicio de la virtud. Saber qué es la bondad es 
necesario, a pesar de que no sea suiciente de cara a manifestar una actitud buena. 
El intelectualismo moral mantuvo su vigencia en las escuelas helenísticas y en la 
Edad Media, época en la que fue matizado por Tomás de Aquino y por el propio 
Ramon Llull, para quien el valor de los conocimientos adquiridos no depende 
únicamente de su grado de aceptación popular, sino de su nivel de coherencia en 
cuanto a la argumentación y a la verdad de sus contenidos: «La inteligibilidad está 
presente en el ser humano en duración discreta, y no continúa. Y así podemos ver 
que el gramático no tiene el acto de la gramática en la misma duración continúa, 
sino en duración discreta; y considerado todo esto, conoce que en el acto mismo 
de la gramática tiene que haber una inteligibilidad intrínseca y continúa»5.

El intelectualismo era, por tanto, tan sólo parcialmente defendido por Ramon 
Llull. Hay que recordar que la formación ilosóico-teológica del beato se inició 
como consecuencia de un prodigio, de una iluminación que le sobrevino mientras 
componía poesía en su habitación. Poseer la fuerza necesaria para afrontar la du-
rísima tarea de disputar dialécticamente con los musulmanes en la propia tierra 
musulmana, asumiendo el alto riesgo que correría su integridad física, tuvo en el 
caso de Llull una fundamentación divina, además de un posible intelectualismo. 
Este hecho le valió el apodo de “Doctor Iluminado”, pasando a ser uno de los 
cinco grandes doctores de la Iglesia junto a Agustín de Hipona, Tomás de Aquino, 
Buenaventura de Fidanza y el escocés Duns Escoto.

¿Qué papel jugó, por tanto, el proceso de iluminación que experimentó Ra-
mon Llull, frente a la importancia de la postura derivada de un posible intelec-
tualismo moral? Al leer sus escritos se puede ver que en todo momento están 
impregnados de un profundo amor divino, hecho que le llevó a desarrollar ex-
plícitamente una amancia o ilosofía de amor. Llull tenía el convencimiento que 
el ser humano no es capaz en absoluto de lograr, por sí solo y sin la ayuda de la 
divinidad, el conocimiento verdadero por mucho que se esfuerce, sino que tan 
sólo puede adquirir una sombra de conocimiento. Toda pretensión de saber que no 
surja de la premisa según la cual el orden natural y el orden cósmico son fruto de 
una Inteligencia Suprema es un saber necesariamente condenado al error. La gra-
cia divina, manifestada en el caso de Ramon Llull en forma de iluminación del 
intelecto, constituye un elemento previo al proceso de recto aprendizaje. El ser 
humano tiene que ser consciente de su pequeñez ante la magnitud de la Naturaleza 
y del Cosmos, para poder empezar a entender los secretos de la ciencia. Una vez 

5  Idem, Libro	de	ascenso	y	descenso…, p. 79–80.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 75

asimilado el lugar que ocupamos en el Universo, estaremos ya preparados para 
adquirir el conocimiento verdadero.

Por otro lado Ramon Llull concibió su Art como un “método de métodos”, 
es decir, a modo de aparato lógico capaz de explicitar racionalmente las verdades 
fundamentales del cristianismo, como muy acertadamente describe Lola Badia:

Como método universal, el Art fundamenta todas las ramas del conocimiento (la lógica, la 
metafísica, la ilosofía, la teología, el derecho, la medicina y las otras ciencias de la naturaleza, las 
artes liberales y las mecánicas, etc.); esta condición de método de métodos, por encima de cualquier 
forma doctrinal previa, le otorga un poder culturalmente neutral como herramienta de persuasión 
racional. El objetivo esencial de Llull, en efecto, era difundir la Verdad haciéndola inmediatamente 
patente y activa entre los creyentes e imponiéndola a los inieles. La revelación cristiana se instala 
en el corazón del método luliano como punto de partida absoluto. El Art se puede entender como la 
exploración racional, organizada y sistemática, de cómo los principios generales, la realidad ontoló-
gica propiamente dicha, organizan la creación y la mente del hombre6.

La importancia del componente intelectualista en el método luliano queda 
patente en el Libre	del	gentil	e	los	tres	savis, redactado primero en árabe y des-
pués en catalán. Los protagonistas son un sabio judío, un cristiano y un musulmán 
enfrentados dialécticamente en una especie de juego consistente en encontrarle un 
signiicado simbólico a las “lores” que habitan en “cinco árboles”. El debate es 
motivo para que cada cual exponga su visión de Dios a partir de elementos úni-
camente racionales, sin hacer referencia a la autoridad de sus respectivos textos 
sagrados. Un profano que presencia el diálogo es testigo de que, a pesar de las 
distancias ideológicas que separan a los sabios, los tres coinciden en que existe 
un Dios único creador de toda la realidad, en la resurrección de la carne, en los 
premios y castigos de ultratumba y en la eternidad. A continuación los sabios 
coniesan por turno los diferentes dogmas que integran sus doctrinas religiosas, 
despidiéndose del gentil sin querer saber cuál de las tres creencias escogería «se-
gún la fuerza de la razón y la naturaleza del entendimiento».

Basado en la polémica sugerida por Ramon de Penyafort y presidida por Jau-
me I, que tuvo lugar en el Salón del Tinell de Barcelona del 20 al 31 de julio de 
1263, el Libre	del	gentil	e	los	tres	savis releja el contexto del debate que man-
tuvieron el converso y dominico Pau Cristià y el rabino gerundense Mossé ben 
Nahaman, conocido como Bonastruc de Porta. Llull añade de cosecha propia la 
igura del sabio musulmán, ausente en el debate real del Tinell. El elemento más 
importante del libro es el respeto mutuo que se profesan los tres sabios, capaces de 
mantener su oposición en un tono argumentativo y cordial, que incluso llega a ser 
cariñoso en algunos momentos. No sorprende, pues, que a menudo se disculpen el 
uno con el otro por si alguno de los tres hubiera podido llegar a ofender los otros 
interlocutores, ofreciendo una lección de controversia intelectual pacíica y un 

6  L. Badia, La	ciència	en	l’obra	de	Ramon	Llull, [en:] La	ciència	en	la	história…, p. 405.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López76

modelo de lo que tendría que ser un verdadero debate interreligioso, como muy 
bien señaló Montserrat Roig en su último libro, Digues	que	m’estimes	encara	que	
sigui	mentida7.

La conclusión que se extrae del debate entre los sabios representantes de las 
tres grandes religiones monoteístas es que todo aquél que para ser seguidor de 
una religión quiere evitar el pecado; que tiende su alma a un Ser Supremo y que, 
por esta razón, no quiere hacer daño a su prójimo; que todo aquél que considera, 
en deinitiva, que creer honestamente en lo divino le empuja a conciliarse con el 
enemigo y a no querer hacer daño a nadie, está sin duda en el camino de la verdad, 
independientemente de la deidad a la que profese su fe. Aquéllos que pertenecen 
a pueblos alejados de la fe cristiana y consideran estos principios como funda-
mentales para convivir en paz son por lo tanto, para Ramon Llull, merecedores del 
máximo respeto. La sabiduría humana ennoblecida por la fe bien entendida y por 
la tolerancia permite a los seres humanos vivir la verdad en unión con la bondad, 
y desde esta experiencia pueden alabar Dios como expresión del Amor.

DETERMINISMO CÓSMICO Y LIBERTAD HUMANA

Emparejada con la toma de conciencia del lugar que ocupa el ser humano en la 
Naturaleza y en el Cosmos, hay otra correspondencia. Entendido el mundo como un 
texto escrito por la mano de Dios, idea por cierto recurrente en los autores medieva-
les, a los seres que lo habitan les corresponde una letra especíica, y todas las letras 
son necesarias para poder leer el mundo, y condición inexcusable para que éste sea 
inteligible. El ser humano es la letra más importante después de la divinidad y de los 
ángeles, pues es la letra capital en el libro de la Naturaleza. Dos rasgos le distinguen 
y señalan como el ser predilecto de la creación: la autoconciencia y la libertad. Por 
medio de la primera, y dado que la conciencia es un espejo, un relejo en el que se ve 
la realidad, Dios se también se ve relejado en él, así como todas las criaturas de este 
mundo ¿Dónde se percibe más claramente, por lo tanto, el estatus del ser humano 
en cuanto a nexo de unión entre Dios, la Naturaleza y el Cosmos? ¿Quién, sino el 
propio ser humano, es el principal testigo de Dios?

Habría que matizar, como decía san Francisco de Asís – y a buen seguro acep-
taría sin tapujos Ramon Llull – que el pájaro más pequeño es también un testigo 
de la divinidad. Es más, el bueno de san Francisco envidiaba al pájaro porque este 
alababa Dios sin tener que hacer ningún tipo de esfuerzo, tan sólo con su canto 
y con su alegría de vivir: «Muchos hombres desean amar y no pueden, porque no 
saben pensar sobre el amor. Es necesario salir del mundo y no permanecer más en 
compañía de los hombres, sino vivir en los bosques, con los pájaros, las bestias 
y los árboles, pues ellos no hacen deshonor al Amado». En comparación con el ser 

7  M. Roig, Digues	que	m'estimes	encara	que	sigui	mentida, Barcelona 1996.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 77

natural, ya sea animal o vegetal, el ser humano es mucho más complejo y necesita 
comprender, además de vivir, amar y creer. El entendimiento es lo que nos hace 
más parecidos a la divinidad, pues los humanos somos en este sentido el espejo 
de Dios como creador del orden natural y cósmico. Pero hay que tener siempre 
presente que el conocimiento es un don de Dios, porque el ser humano fue hecho 
a su imagen y semejanza. Ya se empieza a perilar la idea según la cual toda air-
mación sobre Dios puede ser interpretada, también y al mismo tiempo, como una 
airmación sobre el ser humano8.

Otro ejemplo del hecho diferencial existente entre el ser humano y el resto 
de criaturas, además de la autoconciencia, es la libertad, atributo que proviene 
del libre albedrío, de nuevo un regalo y un reto divino ¿Puede ser interpretada la 
Inteligencia Suprema como falta de libertad? Podría, pero entonces ya no sería 
tal. Así pues, con este don de la libertad el ser humano deja atrás la escalera in-
ferior y empieza el camino de la ascensión, que necesariamente pasará también 
por el conocimiento de los principios y valores, atributos de la divinidad, que 
Ramon Llull considera esenciales: Bondad, Grandeza, Eternidad, Poder, Sabidu-
ría, Voluntad, Virtud, Verdad y Gloria. El conocimiento de estos principios y su 
transformación en valores hacen posible el ascenso de la perfectibilidad moral, el 
premio de la cual es el pleno conocimiento de la divinidad. El mundo sin Dios no 
tiene sentido. Pero sin el ser humano, que lo conoce y lo aprecia, tampoco; por 
cuanto la primacía ontológica – es, vive y ama, a la vez que entiende – revierte en 
primacía teleológica.

Una vez más, al considerar la cuestión del libre albedrío y la presciencia divi-
na, las raíces agustinianas de la formación adquirida por Ramon Llull dejan sentir 
su poderosa inluencia:

El entendimiento pregunta por qué el ser humano es tacaño, lujurioso, soberbio, etc., y enton-
ces desciende a su libertad, en virtud de la cual es capaz de escoger entre el bien y el mal: el bien, 
atributo de Dios que es libremente aceptado por el ser humano conociéndole, entendiéndole y amán-
dole. Por ser así digno y justo, por razón de su bondad y grandeza divina. Y para que el ser humano 
pueda ser merecedor de la gloria eterna. El mal, porque el ser humano es creado a partir de la nada, 
motivo por el cual tiene inclinación al pecado, que es nada o privación del bien9.

Esta es, pues, la escalera que partiendo de la autoconciencia y de la libertad 
deja atrás cualquier posibilidad de determinismo cósmico, ascendiendo en la in-
dagación de la naturaleza del bien y del mal, y en el conocimiento propio del ser 
humano:

8  Esta semblanza entre las airmaciones acerca de la divinidad y el ser humano fue abordada 
posteriormente por otro pensador catalán, el renacentista Ramon Sibiuda (1375? –1436), en la obra 
Theologia	naturalis	seu	Liber	creaturarum.

9  R. Llull, Libro	de	ascenso	y	descenso…, p. 78.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López78

El entendimiento desea saber si el libre albedrío y la predestinación pueden juntamente exis-
tir en un sujeto; y entonces desciende a las potencias inferiores, y primeramente a los ojos, que 
libremente se cierran, cuando no quieren ver algún objeto, y libremente se abren cuando lo quieren 
ver; y así de la nariz, que libremente huele una manzana o una rosa; y del gusto, y del tacto a su 
manera, y del afato10, que libremente elige pronunciar un vocablo u otro, y lo mismo hacen el oído, 
la imaginación y el entendimiento, que libremente objetan los objetos particulares. Y todas estas 
libertades descienden del hombre que tiene libertad de objetarlos; por la libertad el entendimiento, 
conociéndolas, percibe que la justicia de Dios tiene libertad para juzgar al hombre según sus obras.

Al acabarse esta indagación, por tanto, empieza otra que conduce, por medio 
de la perfección moral, al mismo conocimiento de Dios. Un conocimiento que, 
además, contendrá las verdades que ya despuntaban en el examen de la experien-
cia, quedando la fe y la razón por in y por siempre jamás más enlazadas, siendo 
dos aspectos de una misma y única verdad.

REFERENCIAS

Ediciones principales de la obra de Ramon Llull
Antología	de	Ramón	Llull, edición de M. Batllori, 2 v., Madrid 1961.
Anthologie	poétique, edición y traducciones de A. Llinarès, París 1998.
Das	Leben	des	seligen	Raimund	Lull,	Die	Vita	coëtanea	und	ausgewählte	Texte	zum	Leben	Lulls	

aus	seinen	Werken	und	Zeitdokumenten, edición y traducciones de E.-W. Platzeck, Düsseldorf 
1964.

Doctor	Illuminatus.	A	Ramon	Llull	Reader, edición y traducciones de A. Bonner, E. Bonner, Prin-
ceton 1993.

L’Arbre	de	Philosophie	d’Amour,	Le	Livre	de	l’Ami	et	de	l’Aimé,	et	Choix	de	textes	philosophiques	
et	mystiques, edición y traducciones de L. Sala-Molins, París 1967.

Obra	Escogida, edición de M. Batllori, traducciones de P. Gimferrer, Madrid 1981.
Obras	de	Ramón	Llull, edición de J. Rosselló, 3 v., Palma de Mallorca 1901–1903.
Obras	Literarias, edición de M. Batllori, M. Caldentey, Madrid 1948.
Obras	rimadas	de	Ramon	Llull, edición de J. Rosselló, Mallorca 1859.
Obres	essencials, edición de J. Carreras i Artau, M. Batllori, T. Carreras i Artau, J. Rubió i Balaguer, 

2 v., Barcelona 1957–1960.
Obres	selectes	de	Ramon	Llull	(1232–1316), edición de A. Bonner, 2 v., Palma de Mallorca 1989.
Poesies, edición de R. d’Alòs-Moner, Barcelona 1925.
Poesies, edición de J. Romeu i Figueras, Barcelona 1958 (reedición en Barcelona: Enciclopèdia 

Catalana, 1988).
Ramon	Llull,	Die	Kunst	sich	in	Gott	zu	verlieben, edición y traducciones de E. Lorenz, Freiburg 

1985.
Raymundi	Lulli	Opera	omnia (ed. a cargo de Iu Salzinger), 8 vol. Magúncia (1721–1742) (reimpre-

sión en Frankfurt: Minerva, 1965).
Rims, edición a cargo de S. Galmés, Palma de Mallorca 1936.
Selected	Works	of	Ramon	Llull	(1232–1316), edición y traducciones de A. Bonner, 2 v., Princeton 

1985.

10  Afato: concepto luliano que remite a la facultad humana que permite relacionar la percep-
ción del objeto individual con el concepto genérico que lo engloba.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 79

Ediciones principales del Llibre d’Evast e Blanquerna y del Llibre d’Amic e Amat
Autobiografía	y	Libro	del	Amigo	y	del	Amado, edición y traducción de A.M. de Saavedra, M. Batl-

lori, Barcelona 1987.
Blanquerna, edición de R.  Irwin, traducción de E.A. Peers, Londres – Nova York 1987.
Blanquerna, edición de M. Menéndez y Pelayo, 2 v., Madrid 1881–1882.
Blanquerna, edición de E. Ovejero, 2 v., Madrid 1929.
Blanquerna, edición de L. Riber, Madrid 1956.
Blanquerna,	a	Thirteenth-Century	Romance, traducción de E.A. Peers, Londres 1926.
Blanquerna	maestro	de	la	perfeccion	christiana	en	los	estados	de	matrimonio,	religion,	prelacia,	

apostolico	señorio	y	vida	eremitica, Mallorca 1749.
Blanquerna:	qui	tracta	de	sinch	estaments	de	persones.	Ab	lo	Libre	de	oracions	y	contemplacions	

del	enteniment	en	Deu	fet	per	lo	matex	doctor, edición de J. Bonllavi, València 1521 (facsímil 
en València 1975).

Blaquerne, traducción de P. Gifreu, Monaco 2007.
Blaquerne,	de	l’Amy	et	de	l’Aimé, París 1632.
Blaquerne	l’anachorète	ou	365	questions	et	réponses	de	l’ami	et	de	son	bien-aimé, Ginebra 1890.
Buch	vom	Liebenden	und	Geliebten, traducción de L. Klaiber, Colonia 1967.
Das	Buch	vom	Liebenden	und	Geliebten, edición y traducción de L. Klaiber, Freiburg 1938–1940.
Das	Buch	vom	Liebenden	und	Geliebten,	eine	mystische	Spruchsammlung, traducción de L. Klaiber, 

Olten 1948.
Das	Buch	 vom	Liebenden	 und	Geliebten,	 geistliche	Gleichnisse, traducción de M. Aubry, Zuric 

1952.
Das	Buch	vom	Freunde	und	vom	Geliebten, traducción de E. Lorenz, Munic 1988.
Il	Libro	dell’amante	e	dell’amato, traducción de V. Passeri Pignoni, Reggio Emilia 1978.
Il	libro	dell’Amico	e	dell’Amato, traducción de A. Baracco, Roma 1991 (reedición en 1996).
Il	libro	dell’amico	e	dell’amato, traducción de E. Mele, Lanciano 1932.
Il	libro	dell’amico	e	dell’amato, traducción de U. da Genova, Gènova 1932.
L’Ami	et	l’Aimé, traducción de M. André, París 1921.
Le	livre	de	l’ami	et	de	l’aimé, traducción de E. Clop, Lyon 1924.
Le	livre	de	l’ami	et	de	l’aimé, traducción de G. Lévis Mano y de J. Palau i Fabre París 1953.
Le	thriomphe	de	l’amour	et	l’eschelle	de	la	gloire,	ou	La	médecine	universelle	des	ames,	ou	Blaqu-

erne,	de	l’Amy	et	de	l’Aimé, traducción de J. D’Aubry, París 1661.
Libre	de	Amich	e	Amat	del	B.	Mestre	Ramon	Lull.	Text	original	directament	treslladat	d’un	còdic	

trecentista, edición de M. Obrador, Palma de Mallorca 1904.
Libre	de	Evast	e	Blanquerna, edición de S. Galmés, A. Caimari, R. Guilleumas, 4 v., Barcelona 

1935–1954.
Libro	del	amigo	y	del	amado, Madrid 1956.
Libro	del	amigo	y	el	Amado, edición bilingüe, traducción de G. Alomar Cañellas, Madrid 2001.
Libro	del	amigo	y	del	amado, edición de J. Zaragüeta, Buenos Aires 1960 (reedición en 1981).
Libro	del	amigo	y	del	amado, traducción de M. Mir, Madrid 1903.
Libro	de	amigo	y	amado, traducción de E. Moga, Barcelona 2006.
Libro	de	amigo	y	Amado, traducción de M. de Riquer, Barcelona 1985.
Libro	del	amigo	y	del	amado.	Arte	de	contemplación, Madrid 1974.
Libro	del	Amigo	y	del	Amado	contenido	en	el	cap.	CVII	del	libro	intitulado	Blanquerna,	compuesta	

en	 lengua	 lemosina	por	el	 Iluminado	Doctor	y	Martir	 invictissimo	Beato	Raymundo	Lulio, 
Mallorca 1749 (facsímil en Ciudad de México 1983).

Livre	d’Evast	et	de	Blaquerne, edición de A. Llinarès, París 1970.
Livre	de	l’Ami	et	de	l’Aimé, traducción de P. Gifreu, Montpeller 1989.
Livre	 de	 l’ami	 et	 de	 l’aimé,	 petits	 cantiques	 d’amour	 dialogués, traducción de A. de Barrau, 

M. Jacob, París 1919.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Jordi Puigdomènech López80

Livro	do	amigo	e	do	Amado, traducción de E. Jaulent, Sâo Paulo 1989.
Llibre	d’amic	e	amat, edición de A. Oliver, Palma de Mallorca 1987.
Llibre	d’amic	e	amat.	Llibre	d’Ave	Maria, edición de M. Olivar, Barcelona 1927.
Llibre	d’amic	e	amat,	Lo	desconhort	–	Libro	de	amigo	y	amado,	El	desconsuelo, edición y traduc-

ción de M. de Riquer, Barcelona 1950.
Llibre	d’amic	e	amat. Versió	moderna, edición de R. Aramon, Barcelona 1935.
Llibre	d’amic	i	amat, edición de R. Aramon, Barcelona 1995.
Llibre	d’amic	i	amat, edición de A. Soler, Barcelona 1995.
Llibre	d’Evast	e	Blanquerna, edición de M.J. Gallofré, Barcelona 1982.
Obres	de	Ramon	Llull.	Libre	de	Blanquerna, edición de S. Galmés, M. Ferrà, Palma de Mallorca 

1914.
The	Book	of	the	Lover	and	the	Beloved, edición de K. Leech, Londres 1978.
The	Book	of	 the	Lover	and	the	Beloved, traducción de E.A. Peers, Londres 1923 (reediciones en 

1928 y 1946).
The	Book	of	the	Lover	and	the	Beloved.	Lo	libre	de	amich	e	amat.	Librum	amici	et	amati, edición 

y traducción de M.D. Johnston, Warminster 1995.
Trois	cents	soixante-cinq	demandes	et	réponses	de	l’hermite	Blanquerne	touchant	l’amy	et	l’aimé,	

faictes	par	Raymond	Lulle	hermite,	et	mises	en	françois	par	Gabriel	Chappuys, traducción de 
G. Chappuys, París 1586.

Vom	Freund	und	dem	Geliebten,	Die	Kunst	der	Kontemplation, traducción de G. Schib, Zuric 1998.
Ediciones principales del Llibre de meravelles y del Llibre de les Bèsties
Die	treulose	Füchsin, traducción de J. Solzbacher, Freiburg 1953.
Ein	katalanisches	Thierepos, edición y traducción de K. Hofmann, Munic 1872.
El	llibre	de	les	Bèsties, edición de J. Rubió i Balaguer, Barcelona 1947.
El	llibre	de	les	Bèsties, edición de J. Rubió i Balaguer, A. Llinarès, Barcelona 1985.
Félix	ou	le	livre	des	merveilles, traducción de P. Gifreu, Monaco 2000.
Il	libro	delle	bestie, edición y traducción de L. Frattale, Palermo 1987.
Il Libro	dele	Bestie	di	Raimondo	Lullo	nella	versione	trecentesca	veneta, edición de D. Brancaleone, 

“Per leggere i generi della letteratura” 2002, núm. 2.
Le	Livre	des	bêtes, traducción de P. Gifreu, París 1985.
Le	livre	des	bêtes. Version	française	du	XVe	siècle, edición de A. Llinarès, París 1964.
Libre	apellat	Felix	de	les	maraveles	del	mon,	lo	qual	llibre	feu	mestre	Ramon	Lull	de	Malorques	

estant	en	la	ciutat	de	Paris, edición de J. Rosselló, 2 v., Barcelona 1872–1904.
Libre	de	meravelles, edición de S. Galmés, 4 v., Barcelona 1931–1934.
Libro	de	las	bestias, traducción de F. Sureda Blanes, Barcelona 1936.
Libro	de	las	bestias, traducción de L. Robles Carcedo, Madrid 2006.
Libro	Felix	o	Maravillas	del	mundo,	compuesto	en	lengua	lemosina	por	el	Iluminado	Doctor,	Maestro	

y	Martyr	el	Beato	Raymundo	Lulio	mallorquin, traducción de L. de Flandes, 2v., Mallorca 1750.
Livre	des	bestes,	traduzione	francese	anonima	del	XV	secolo, edición de G.E. Sansone, Roma 1964.
Livro	das	bestas, traducción de C. Giordano, edición de E. Jaulent, São Paulo 1990.
Livro	das	bestas, traducción de R. da Costa, edición de E. Jaulent, São Paulo 2006.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de P. Bohigas, Barcelona 1965.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de X. Bonillo, Barcelona 2007.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de L. Busquets, H. Soler, Barcelona 2002.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de F. Gadea, Barcelona 2002.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de F. Gadea, X. Vernetta, Barcelona 2005.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de J. Gonzàlez, Alacant 1990.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de J. Mas, Palma de Mallorca 1980.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de M. Obrador, Barcelona 1905.
Llibre	de	les	Bèsties, edición de A. Soler, Barcelona 1999.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS



Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cósmico y libertad humana 81

Llibre	de	Meravelles, edición de M. Gustà, Barcelona 1980.
The	Book	of	the	Beasts, traducción de E.A. Peers, Londres 1927.
The	Book	of	the	Beasts, traducción de D. Rosenthal, “Catalan Review” 1990, núm. 4.

SUMMARY

Now, in Spain it is commemorating the VIIth Centenary of the death of Ramon Llull, with the 
declaration of the period 2015–2016 as Llull Year by the Diocese of Mallorca, the Government of 
Catalonia and the Spanish Senate. Ramon Llull struggled to accurately deine the concepts and tried 
to test them with logical arguments for an interfaith dialogue on issues of moral, doctrinal and politi-
cal order with possible partners. This way he conceived his Art as a “method of methods”, i.e. as a 
logical device capable of rationally explain the fundamental truths of Christianity, with reference to 
the philosophical arguments of authors such as Plato, Aristotle, al-Ghazali, Anselm of Canterbury, 
Richard of St. Victor, Petrus Hispanus, Avicenna, Mateo Plateari and Constantine the African.

Keywords: philosophy; Middle Ages; rationalism; mysticism; Christianity; islam

RESUMEN

Actualmente se conmemora en España el VII Centenario de la muerte de Ramon Llull, con 
la declaración del periodo 2015–2016 como Año Llull por parte de la Diócesis de Mallorca, del 
Gobierno de Cataluña y del Senado español. Ramon Llull se esforzó en deinir los conceptos con 
precisión e intentó probarlos con argumentos lógicos para hacer posible un diálogo interreligioso so-
bre temas de orden moral, doctrinal y político con sus interlocutores. En este sentido concibió su Art 
como un “método de métodos”, es decir, como un aparato lógico capaz de explicitar racionalmente 
las verdades fundamentales del cristianismo tomando como referencia los argumentos ilosóicos de 
autores como Platón, Aristóteles, Algazel, Anselmo de Canterbury, Ricardo de San Víctor, Petrus 
Hispanus, Avicena, Mateo Plateari y Constantino el Africano.

Palabras claves: Ramon Llull; ilosofía; Edad Media; racionalismo; misticismo; cristianismo; islam

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 05/02/2026 17:04:30

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

