
  

 

45 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 30 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.45-67 

 

Buddyjska magia  

przed powstaniem wadźrajany 

 

 Marek Szymański1 
 http://orcid.org/0000-0003-3233-2678 

 

Pogląd, zgodnie z którym obrzędy magiczne są w obrębie buddyzmu elementem obcym, 

jest rażąco błędny, jeśli rozpatrywać go w perspektywie historycznej. Rozwój buddyjskiej magii 

sięga początków tej religii. Do praktyk magicznych powszechnie odwoływali się świeccy wy-

znawcy i mnisi reprezentujący indyjską śrawakajanę i mahajanę. Za rytuały magiczne można 

uznać szeroko rozpowszechnione praktyki buddyjskie, takie jak recytacja tekstów ochronnych, 

oddawanie czci Śakjamuniemu w miejscach szczególnie ważnych w jego życiu, kult stup, kult 

wizerunków buddów i bodhisattwów. Obrzędowym działaniom charakterystycznym dla prak-

tyk magicznych przypisano nawet funkcję zbawczą, co świadczy o ich randze. Dążenie do rytu-

alnego wpływania na przebieg zdarzeń osiągnęło kulminację w nurcie mahajany, który jest 

znany z tekstów zwanych „dharani-sutrami”. Dają one wyraz fascynacji magią jako narzędziem 

przekształcania otoczenia i samego siebie. Stanowią również świadectwo śmiałego czerpania 

z obcych tradycji liturgicznych. W wielu dharani-sutrach mamy do czynienia z przypisaniem 

rytuałom o proweniencji magicznej statusu głównego czynnika w procesie zbawczej transfor-

macji umysłu. Wadźrajana rozwinęła się na gruncie podejścia znanego z dharani-sutr. 

 

Słowa kluczowe: buddyzm, magia, dharani, dharani-sutry, magia 

 

 

W wadźrajanie (nazywanej również „buddyzmem tantrycznym” lub „bud-

dyzmem ezoterycznym”) ważną rolę odgrywają obrzędy magiczne. Wiele tantr, 

                                                           
MAREK SZYMAŃSKI, doktor habilitowany, Instytut Filozofii, Uniwersytet Marii Curie-Skło-

dowskiej; adres do korespondencji: Instytut Filozofii UMCS, Pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4, 20–031 

Lublin; e-mail: marek.szymanski@poczta.umcs.lublin.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

46 

 

czyli podstawowych tekstów wadźrajany uznawanych za w pełni wiarygodne 

słowa buddy (buddha-vacana2), jest poświęconych rytuałom właśnie tego rodzaju. 

Magia zajmuje ważne miejsce również w wielu z tych tantr, których autorzy uzna-

wali nadrzędność perspektywy soteriologicznej. W grę wchodzi zarówno magia 

dobroczynna, jak i taka, która ma na celu wykorzystanie innych osób, wyrządzenie 

im takiej czy innej szkody, a nawet spowodowanie śmierci. Co więcej, działania 

charakterystyczne dla praktyk magicznych (m. in. recytowanie mantr, wykonywa-

nie mudr, posługiwanie się mandalami i składanie ofiar) są uznawane przez auto-

rów tantr za ważny składnik technik prowadzących do osiągnięcia stanu buddy. 

Po zakończeniu okresu formacyjnego obrzędy magiczne oraz odpowiadające im 

instrumenty zbawczej transformacji pozostały integralną częścią wadźrajany. 

Taki stan rzeczy zaskakuje tych, którzy odwołują się do rozpowszechnionego 

w kulturze Zachodu zracjonalizowanego obrazu buddyzmu jako religii, która 

ogranicza się do rozwoju cnót moralnych i poznawczych. W rzeczywistości 

wszystkie znane postaci tradycyjnego buddyzmu indyjskiego (w artykule pomi-

jam kwestię tzw. buddyzmu pierwotnego, którego rekonstrukcja pozostaje 

w wielu aspektach problematyczna) były bardziej złożone i obejmowały praktyki 

magiczne. W przypadku wadźrajany mamy do czynienia nie z przełomem pole-

gającym na zwróceniu się do paradygmatu aktywności magicznej, ale z kontynu-

acją długiej buddyjskiej tradycji rytualnego oddziaływania na przebieg zdarzeń 

w świecie. Celem autora niniejszego tekstu jest przedstawienie dziejów buddyj-

skiej magii przed powstaniem buddyzmu tantrycznego3.  

Badacze religii nie są zgodni co do sposobu rozumienia magii4. W niniejszym 

tekście magia jest rozumiana jako aktywność, której można przypisać następujące 

cechy: 

1) rytualny charakter; 

                                                           
2 Wszystkie terminy indyjskie podano w wersji sanskryckiej. 
3 Artykuł został pomyślany jako pierwszy z cyklu trzech tekstów. Kolejne będą poświęcone proce-

sowi, który doprowadził do wyłonienia się wadźrajany z obrzędowości znanej z dharani-sutr i stworzo-

nej pod wpływem fascynacji magią, oraz praktykom magicznym w tzw. tantrach najwyższej jogi. Cho-

ciaż niniejszy tekst ma w zasadzie charakter syntetyczny, to zawiera pewne propozycje natury analitycz-

nej w zakresie interpretacji obszernego i różnorodnego materiału (chodzi m.in. o wykorzystane pojęcie 

buddyjskiej magii oraz o interpretację sposobu rozumienia przez buddystów rezultatu pewnych postaci 

aktywności – jako karmicznej zasługi i zarazem skutku ingerencji czynnika nadprzyrodzonego). 
4 Zob. np. John Middleton, „Magic: Theories of Magic”, w: Encyclopedia of Religion, red. Lindsay 

Jones, t. 8 (Detroit: Thomson Gale, 2005), 5562–5569. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

47 

 

2) odwoływanie się do sił lub istot o charakterze religijnym jako czynników 

sprawczych; 

3) posiadanie celu w postaci konkretnego zdarzenia lub mniej czy bardziej 

określonego stanu, które mają charakter doczesny, zaś ich wystąpienie jest ocze-

kiwane w bieżącym albo (rzadziej) kolejnym cyklu życiowym (cel pragmatyczny, 

a nie soteriologiczny); 

4) występowanie przekonania, że właściwie odprawiony rytuał prowadzi do 

pożądanego rezultatu (pomimo ewentualnego poczucia niepewności związanego 

z przeświadczeniem o kontakcie z siłami potężnymi i niepoddającymi się pełnej 

kontroli). 

Tak zdefiniowaną magię można w obrębie buddyzmu przeciwstawić innym 

postaciom aktywności religijnej: 

1) takim działaniom (niektóre z nich są zrytualizowane) podejmowanym 

z uwagi na ich karmiczne owoce, w przypadku których związek między czynami 

a ich pożądanymi rezultatami jest rozumiany jako zależność przyczynowo-skut-

kowa o charakterze naturalnym (tj. zależność stała i niezależna od ekstraordyna-

ryjnych czynników o charakterze religijnym, do których odwołują się obrzędy ma-

giczne); 

2) wszelkim działaniom (rytualnym oraz innym), które służą realizacji celu 

soteriologicznego; 

3) działaniom o charakterystyce zbliżonej do aktywności magicznej (posia-

dającym jej cechy wskazane wyżej jako druga i trzecia), które mają charakter im-

prowizowany, a nie rytualny. 

Rozumiana w powyższy sposób buddyjska magia nie stanowi dokładnego 

odpowiednika buddyzmu apotropaicznego w rozumieniu Melforda Spiro. Spiro 

w swym klarownym podziale aktywności buddystów birmańskich wykorzystał 

jako kryterium odmienność celów (w buddyzmie nirwanicznym celem jest nir-

wana, w buddyzmie karmicznym – moralna zasługa i jej doczesne owoce w przy-

szłości, w buddyzmie apotropaicznym – doraźna ochrona lub pomyślność) oraz 

przyporządkowanych im środków (medytacja w buddyzmie karmicznym, prze-

strzeganie zasad moralnych w buddyzmie karmicznym oraz odwołanie się 

do czynników supranaturalnych w buddyzmie apotropaicznym)5. Owo ścisłe 

przyporządkowanie celów i środków wydaje się nadmiernym uproszczeniem. 
                                                           

5 Melford E. Spiro, Buddhism and Society: A Great Tradition and Its Burmese Vicissitudes (Berke-

ley-Los Angeles: University of California Press, 1982), 11–13. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

48 

 

Wykorzystywane w niniejszym tekście pojęcie buddyjskiej magii jest zakresowo 

szersze od kategorii buddyzmu apotropaicznego, gdyż obejmuje zarówno obrzędy 

ochronne lub zapewniające pomyślność w tym życiu (z uwzględnieniem tzw. czar-

nej magii), jak również liczne rytuały odprawiane, by wywrzeć określony wpływ 

na przebieg przyszłych cykli życiowych uczestnika obrzędu lub innych osób6. Au-

tor jest świadom powiązań między wyżej wyróżnionymi kategoriami zachowań 

religijnych buddystów (w niektórych przypadkach w grę wchodzi strukturalna za-

leżność) oraz istnienia obrzędów, których przyporządkowanie jednej tylko kate-

gorii jest niemożliwe7. 

Zważywszy na brak zgody co do sposobu rozumienia słowa „magia” w reli-

gioznawstwie, projektujący charakter wyżej przedstawionej definicji nie powinien 

budzić zasadniczych zastrzeżeń. W kontekście badań nad buddyzmem wprowa-

dzona kategoria magii pozwala wyodrębnić i poddać analizie klasę zachowań mo-

tywowanych religijnie, które są pokrewne strukturalnie i funkcjonalnie (pomimo 

odmienności pod wieloma względami). Zabieg ten pomaga ujawnić niezmiennie 

ważną rolę takiego składnika religii buddyjskiej, który jest często ignorowany lub 

lekceważony, i wykazać, tym samym, fałszywość rozpowszechnionych na Zacho-

dzie przekonań na temat buddyzmu. Niektórzy badacze religii kwestionują kogni-

tywną wartość pojęcia magii, widząc w nim rezultat dychotomicznego myślenia 

motywowanego ideologicznie8. Stosowana w niniejszym tekście kategoria magii 

nie ma charakteru wartościującego. Autor ma nadzieję, że można zignorować ry-

zyko wypaczenia recepcji niniejszego tekstu przez pejoratywne skojarzenia trady-

cyjnie wywoływane przez termin „magia”. Współczesna kultura popularna wręcz 

odwróciła wszak aksjologiczny wektor asocjacji związanych z rozpatrywanym sło-

wem. 

 

  

                                                           
6 Przyporządkowując środki celom, Spiro koncentrował się na współczesnej therawadzie i nie 

uwzględnił m.in. tego, że buddyści w dążeniu do stanu buddy wykorzystywali i wykorzystują różnorodne 

instrumenty (w tym rytuały, które mają wywołać aktywność czynników nadprzyrodzonych). 
7 Por. Rupert Gethin, The Foundations of Buddhism (Oxford: Oxford University Press, 1998), 

110–111; Goeffrey Samuel, Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societes (Washington-London: 

Smithsonian Institution Press, 1993), 24–29. 
8 Np. Wouter J. Hanegraaff, Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Cul-

ture (Cambridge: Cambridge University Press, 2012), 166–169. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

49 

 

Magia w śrawakajanie 

 

Przekonanie niektórych współczesnych apologetów lub badaczy buddyzmu 

(próbujących dokonać racjonalizacji tej religii), że buddyzm i magia są niemoż-

liwe do pogodzenia, jest opinią, której błędność łatwo wykazać w perspektywie 

historycznej9. Buddyści zawsze wierzyli, że duchowy rozwój adepta zapewnia mu 

bezpieczeństwo oraz cudowną władzę nad światem. Przyjmowano również, 

że obecność Buddy w danym miejscu chroni przebywające tam osoby. Z tym prze-

konaniem związany jest dominujący we wczesnym buddyzmie sposób przedsta-

wiania Śakjamuniego z podniesioną dłonią z wyprostowanymi palcami, którym 

to gestem Budda zapewnia zwolenników o ich bezpieczeństwie (mudra abhaya). 

Wypowiedzenie formuły przyjęcia schronienia w tzw. trzech klejnotach (Buddzie, 

dharmie i buddyjskiej wspólnocie), która rozpoczyna rozmaite obrzędy, jest ak-

tem wstąpienia do kręgu istot chronionych przez Buddę albo aktem potwierdze-

nia przynależności do tego kręgu10. Praktykom o charakterze magicznym otwie-

rało drogę przeświadczenie, że eliminacja zagrożeń oraz szerzej rozumiana po-

myślność mogą być osiągane nie tylko dzięki cielesnej obecności Śakjamuniego, 

ale również za pośrednictwem obiektów i zachowań, które Buddę reprezentują i 

w pewien sposób uobecniają. 

Buddyści wierzyli, że Budda jest stale obecny w miejscach, w których prze-

bywał za życia lub w których znajdują się jego szczątki11. Zrozumiałe jest więc piel-

grzymowanie do tych miejsc i dążenie do wykorzystania dobroczynnej mocy 

Przebudzonego za pomocą rytuałów. W ten schemat można wpisać zarówno 

wczesne formy kultu Śakjamuniego, jak również, później wprowadzone i 

                                                           
9 Zwolennicy przywołanego poglądu twierdzą, że zgodnie z buddyjską doktryną przebieg ludz-

kiego życia jest efektem wcześniejszych działań danej osoby (decyduje o tym prawo karmana), zaś los 

może zostać pomyślnie skorygowany wyłącznie dzięki moralnemu zachowaniu i osobistym postępom 

na ścieżce duchowego rozwoju. W tej perspektywie praktyki o charakterze magicznym są ignorowane 

albo uznawane za zjawisko wtórne i wypaczające buddyzm. Zob. np. Lance S. Cousins, „Buddhism”, 

w: A New Handbook of Living Religions, red. John R. Hinnells (London: Penguin Books, 1997), 409–

410. 
10 Peter Skilling, „The Rakšâ Literature in the Śrâvakayâna”, Journal of the Pali Text Society 1992, 

nr 16: 111–112. 
11 Na temat przekonania buddystów o aktualnej obecności Buddy w pewnych miejscach, w któ-

rych przebywał za życia, zob. Gregory Schopen, „Burial ‘Ad Sanctos’ and the Physical Presence of the 

Buddha in Early Indian Buddhism. A Study in the Archeology of Religions”, Religion 17, nr 3 (1987): 

194–197. Co do obecności w szczątkach zob. tamże, 203–211. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

50 

 

promowane przez mnichów, kulty stup oraz wizerunków Buddy. Powszechny 

zwyczaj umieszczania stupy w klasztornych kaplicach miał zapewnić stałą obec-

ność Przebudzonego w monastycznej wspólnocie. Kulminacją tego podejścia było 

przedzielanie Budzie odrębnego pomieszczenia mieszkalnego w klasztorach 

i uznawanie Śakjamuniego za prawnego właściciela majątku monastycznej wspól-

noty. Powstanie stup jako ogólnodostępnych centrów kultowych zapewniało po-

wszechny dostęp do relikwii buddystom świeckim i wpłynęło na rozwój odpo-

wiednich praktyk magicznych. Przyjmowano również, że dosłownie rozumiana 

bliskość Buddy wpływa korzystnie na los zmarłych (np. zapewnia im narodziny w 

niebiosach), co prowadziło do składania szczątków mnichów i osób świeckich w 

małych stupach w pobliżu głównej stupy z relikwiami12. 

Prosta interpretacja działań magicznych w buddyzmie uwzględnia traktowa-

nie ich jako aktywności, którą można przeciwstawić moralnie kwalifikowanym 

czynom wyznaczającym przebieg życia (czyny te wywołują określone skutki na 

mocy karmicznych prawidłowości uznawanych za powszechne, stałe i naturalne). 

Wydaje się jednak, że magiczny paradygmat wchodził w głęboką interakcję ze 

sposobem rozumienia karmicznych mechanizmów. Pewne działania opisywane 

były w kategoriach moralnych (np. akty donacji na rzecz centrów kultowych trak-

towano jako świadectwo hojności) i w kategoriach prawidłowości karmicznych 

(generować mają wyjątkową zasługę), ale zarazem ich szczególna skuteczność wy-

daje się być zależna od działania cudownej mocy Buddy. Jeszcze przed powsta-

niem mahajany uznanie zyskał pogląd, zgodnie z którym zasługa zdobyta dzięki 

pewnym działaniom może zostać przeniesiona na inne osoby (w tym osoby 

zmarłe)13. De facto doktryna ta sankcjonowała miejscowe zawieszanie fundamen-

talnej zasady adekwatnej odpłaty za własne czyny, co w kontekście buddyjskiej 

wizji rzeczywistości wymaga ingerencji czynnika supranaturalnego. Rzecz wy-

maga systematycznych badań, niemniej piszący te słowa przyjmuje, że odnoszenie 

przez buddystów pojęć z zakresu etyki i doktryny karmana do pewnych praktyk 

                                                           
12 Gregory Schopen, „The Buddha as an Owner of Property and Permanent Resident in Medieval 

Indian Monasteries”, Journal of Indian Philosophy 18, nr 3 (1990): 181–217; Schopen, Burial ‘Ad Sanc-

tos’, 197–199, 200–201, 211–212; Robert DeCaroli, Haunting the Buddha: Indian Popular Religions 

and the Formation of Buddhism (Oxford: Oxford University Press, 2004), 98–100. 
13 Gregory Schopen, „Two Problems in the History of Indian Buddhism: The Layman/Monk Dis-

tinction and the Doctrines of the Transference of Merit”, w: Bones, Stones, and Buddhist Monks: Col-

lected Papers on the Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Buddhism in India, red. Gregory 

Schopen (Honolulu: University of Hawai’i Press, 1997), 34–43. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

51 

 

religijnych nie wyklucza przyznania im statusu działań magicznych w wyżej okre-

ślonym sensie. 

Spektrum buddyjskich praktyk magicznych uległo znacznemu wzbogaceniu 

wskutek rozwoju, jakiemu podlegała rozprzestrzeniająca się religia. Magia w śra-

wakajanie obejmuje obrzędy związane z popularnymi formami kultu buddyjskich 

świętych, tj. siedmiu buddów, pratjekabuddów oraz arhatów. Buddyjska magia 

uległa wpływowi przed- lub niebuddyjskich form religijności, wchłaniając kulty 

rozmaitych istot nadprzyrodzonych (m.in. jakszów, nagów, tzw. Czterech Wiel-

kich Królów, nikczemnych czy sfrustrowanych duchów osób zmarłych). Rola po-

stawy inkluzywnej w śrawakajanie była przez badaczy buddyzmu często pomniej-

szana, a reprezentujące ją zjawiska traktowano jako peryferyjne czy niereprezen-

tatywne dla środowisk monastycznych. Nowe badania wykazały, że wierzenia 

związane z tradycyjnie czczonymi i często budzącymi lęk mitologicznymi posta-

ciami były ważną i integralną częścią już wczesnego buddyzmu. Buddyjscy mnisi 

aspirowali do władzy nad takimi istotami, dzięki czemu łatwiej było uzasadnić re-

gułę, zgodnie z którą świeccy wyznawcy mają obowiązek zapewnić środki utrzy-

mania monastycznej wspólnocie. Wierzono, że niektóre z owych istot przyjęły 

buddyjską naukę i stały się opiekunami buddystów. Otworzyło to drogę do po-

wszechnej obecności wizerunków mitologicznych postaci obcej proweniencji 

w buddyjskich centrach kultowych oraz legitymizowało obrzędy służące zjedny-

waniu sobie takich istot. Nie kwestionowano ich wpływu na bezpieczeństwo i po-

myślność wyznawców buddyzmu, chociaż potępiano ofiary krwawe i dary z alko-

holu, a także przyjmowano, że życzliwość rozpatrywanych istot zyskać dzięki mo-

ralnemu postępowaniu i aktom donacji na rzecz klasztorów. Rozpatrywany proces 

inkluzji obcych form kultu znacząco przyczynił się do akceptacji buddyzmu (reli-

gii o elitarnej soteriologii) przez szersze kręgi społeczeństwa14. 

W magii śrawakajany ważna rola przypada recytacji tekstów ochronnych lub 

zapewniających doczesną pomyślność (dalej będę mówić krótko o tekstach 

ochronnych). Zdaniem Petera Skillinga, jest to zjawisko, które sięga okresu sprzed 

wielkiej schizmy i ma charakter ogólno-buddyjski15. Możliwe, że do kanonów 

                                                           
14 DeCaroli, Haunting the Buddha, szczególnie 38–62, 68–86. 
15 Skilling, „The Rakšâ Literature”, 168. Jednym z najstarszych świadectw rozpatrywanego zjawi-

ska jest Âþânâþika-sûtra, której wersje wchodzą w skład kanonów therawadinów, sarwastiwadinów i mu-

lasarwastiwadinów. Użycie magicznych formuł służyć ma w pierwszym rzędzie, według tego tekstu, za-

pewnieniu bezpieczeństwa medytującym mnichom. Zob. Ingo Strauch, „The Evolution of the 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

52 

 

mahasanghików i szkół wywodzących się od nich należał odrębny kosz zawiera-

jący teksty, których recytacji przypisywano funkcję ochronną (Vidyâdhara-piþaka, 
Mantra-piþaka). Tego rodzaju teksty funkcjonowały również w innych szkołach 

śrawakajany. Skilling nazwał je „literaturą rakszy (sanskr. rakšâ – ‘ochrona’)”. Li-

teratura ta obejmuje pewne sutry kanoniczne, sutry apokryficzne, pieśni (gathâ) 

oraz inne teksty. Zdaniem Skillinga, apogeum rozwoju tekstów ochronnych 

i związanych z nimi obrzędów przypada na okres od II w. przed Chr. do III w. po 

Chr. Tekstami ochronnymi posługiwali się na co dzień zarówno mnisi (pragnący 

zapewnić sobie bezpieczeństwo), jak i buddyści świeccy. Wypowiadanie takich 

tekstów stało się głównym składnikiem rytuałów, w których wykorzystywano 

wodę i nitki (zapewne ogólno-indyjskie akcesoria obrzędów ochronnych). Recy-

tacja tekstów ochronnych była również integralnym elementem kultu stup. Spi-

sane składano w stupach lub posługiwano się nimi jako amuletami. Również ko-

piowaniu tych tekstów przypisywano dobroczynną moc. W therawadzie recytacja 

tekstów rakszy (określanych mianem paritta) zajmuje ważne miejsce do dnia dzi-

siejszego16. 

W śrawakajanie ważną rolę odgrywa pogląd, zgodnie z którym skuteczność 

tekstów ochronnych opiera się na dobroczynnej mocy aktu wypowiedzenia 

prawdy (satya-vâk, satya-adhišþhâna, satya-kriyâ). Przekonanie to nawiązuje do 

wedyjskiej koncepcji uzyskania władzy nad światem w rezultacie pełnego dostro-

jenia się do kosmicznego porządku (åta), ale w wersji buddyjskiej nacisk został 

położony na nieodpartą moc poznawczej i moralnej doskonałości, która została 

osiągnięta przez Buddę. Moc ta może zostać uobecniona i wykorzystana dzięki 

przywołaniu słów Śakjamuniego. W duchowych defektach osoby recytującej wi-

dziano czynnik, który może utrudniać apotropaiczne oddziaływanie tekstu. 

W wielu przypadkach dobroczynne rezultaty recytacji tekstów uznawano jednak 

za efekty aktywizacji mocy, która jest przynależna innym istotom lub obiektom. 

                                                           
Buddhist rakšā Genre in the Light of New Evidence from Gandhāra: The Manasvi-nāgarāja-sūtra from 

the Bajaur Collection of Kharošþhī Manuscripts”, Bulletin of SOAS 77, nr 1 (2014): 64–65. 
16 Skilling, „The Rakšâ Literature”, 113–144, 160–169. Teksty reprezentujące literaturę rakszy 

wpłynęły na treść sutr Wielkiego Wozu. Mantry z niej pochodzące (podobnie jak rytualne zachowania 

wykorzystujące wodę lub nitki) były wykorzystywane przez wyznawców mahajany i wadźrajany w kon-

tekstach rytualnych charakterystycznych dla tych tradycji (tamże, 160, 167). Charakterystykę cejlońskich 

rytuałów związanych z recytacją tekstów ochronnych znaleźć można w: Lily de Silva, „The Paritta Cere-

mony of Sri Lanka: Its Antiquity and Symbolism”, w: Buddhist Thought and Ritual, red. David J. Ka-

lupahana (New York: Paragon House, 1991), 139–150. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

53 

 

Literatura rakszy pozostawała w bliskim związku z popularnymi formami kultu 

buddyjskich świętych, ulegając również wpływowi przed- lub niebuddyjskich 

form religijności. Skutkiem tego ostatniego zjawiska jest obecność magicznych 

formuł obcego pochodzenia oraz wykazów zapożyczonych imion istot nadprzy-

rodzonych17. 

W literaturze rakszy bardzo ważną rolę odgrywają mantry, czyli zaklęcia, 

których funkcją jest oddziaływanie na rzeczywistość niezależnie od ich ewentual-

nej funkcji komunikacyjnej. Mantry często zawierają wyrażenia pozbawione zna-

czenia lub niezrozumiałe (przejęte z niebuddyjskich zaklęć). Mantry są często 

zbiorami syntaktycznie nieuporządkowanych słów. Mogą zawierać magicznie 

efektywne jakoby imiona istot nadprzyrodzonych, nazwy trucizn lub środków 

leczniczych (zgodnie z przekonaniem, że nazwy umożliwiają kontrolowanie zja-

wisk przez nie oznaczanych). Skilling sądzi, że w buddyzmie mantrami posługi-

wano się od początku ery chrześcijańskiej. Mantry dodawano do istniejących tek-

stów rakszy (włączając je w ich strukturę lub tworząc suplementy) albo tworzono 

teksty nowe zawierające mantry18. W tzw. maha-sutrach (mahâ-sûtra) sarwasti-

wadinów i mulasarwastiwadinów znalazły wyraz dwa wpływowe poglądy, które 

legitymizowały mantry obcego pochodzenia. Zgodnie z pierwszym, ostatecznym 

źródłem mantr jest Budda, zaś według drugiego Śakjamuni zaakceptował użycie 

ochronnych zaklęć, których źródłem są inne istoty nadprzyrodzone19. Często wy-

rażane jest przekonanie, że mantry i inne teksty ochronne są, w ramach przypisy-

wanych im zastosowań, niezawodne. Zwolenników znajdował jednak również po-

gląd przeciwny (być może reprezentujących starsze podejście), zgodnie z którym 

zaklęcia nie chronią przed zdarzeniami stanowiącymi karmiczne owoce wcze-

śniejszych czynów. Taki pogląd nie musi odzwierciedlać stanowiska zdecydowa-

nie krytycznego go względem magicznego zastosowania tekstów czy mantr. 

Można w nim widzieć próbę wyjaśnienia fiaska konkretnych działań magicznych 

bez intencji generalnego kwestionowania wartości rozpatrywanej postaci magii20. 

                                                           
17 Skilling, „The Rakšâ Literature”, 144–149, 154–156, 159; Pedro Manuel Castro Sánchez, The In-

dian Buddhist Dhāraòī: An Introduction to Its History, Meanings and Functions (PhD dissertation, 

University of Sunderland, 2011), 18, 22. 
18 Przykładem pierwszej klasy tekstów mogą być sanskryckie warianty sutry Âþânâþika, zaś wcze-

snym przykładem drugiej Manasvi-nâgarâja-sutra z I-II w. po Chr. Por. Strauch, „The Evolution of 

the Buddhist rakšā Genre”, 65, 67–75. 
19 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 23–24. 
20 Skilling, „The Rakšâ Literature”, 148–149. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

54 

 

Ogólna charakterystyka magii w mahajanie 

 

Chociaż Wielki Wóz rodził się jako ruch niechętny kultom stup i wizerun-

ków (mnichom w konserwatywnym duchu zalecano studiowanie ksiąg, medytację 

i nauczanie), to magia w tym odłamie buddyzmu szybko zyskała na znaczeniu21. 

Powszechne uznanie zdobył pogląd, zgodnie z którym Śakjamuni i inni buddowie 

przebywają w oddalonych regionach kosmosu, bez trudu ingerując w życie wy-

znawców buddyzmu. Przyjmowano również, że niesieniu wszechstronnej po-

mocy buddystom całkowicie poświęcają się bodhisattwowie (chociaż początkowo 

widziano w nich zwierzchników istot nadprzyrodzonych obcego pochodzenia, to 

z czasem ich postaci zlewały się w jedno z postaciami jakszów).22 Przekonanie 

o względnie łatwej dostępności czynników nadprzyrodzonych sprzyjało rozwo-

jowi magicznych praktyk. Funkcję magiczną pełniły m.in. przejęte ze śrawakajany 

kulty stup i wizerunków23. Otaczane czcią były również sutry mahajany, co stano-

wiło kulminację tendencji do identyfikacji kultywowania buddyjskiej nauki z ak-

tywną obecnością Buddy. Przyjmowano, że teksty te nie tylko przekazują naukę 

buddów, ale są również nośnikiem dobroczynnej mocy i uświęcają miejsce, w któ-

rym się znajdują24. W mahajanie chętnie posługiwano się zaklęciami (zawiera je 

wiele sutr mahajany)25. Często przyjmowano, że ich zdolność magicznego prze-

kształcania rzeczywistości oparta jest na partycypacji w cudownej mocy buddów 

                                                           
21 Na temat postawy krytycznej względem kultów stup i wizerunków we wczesnej mahajanie zob. 

Gregory Schopen, „On Sending the Monks to Their Books. Cult and Conservatism in Early Mahâyâna 

Buddhism”, w: Figments and Fragments of Mahâyâna Buddhism in India. More Collected Papers, red. 

Gregory Schopen (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2005): 108–153; Gregory Schopen, 

„The Bones of a Buddha and the Business of a Monk: Conservative Monastic Values in an Early 

Mahâyâna Polemical Tract”, w: Figments and Fragments, red. Gregory Schopen, 63–107. 
22 DeCaroli, Haunting the Buddha, 174–182. 
23 Por. np. Paul Williams, Anthony J. Tribe, Buddhist Thought. A Complete Introduction 

to The Indian Tradition (London-New York: Routledge, 2000), 108–111. 
24 Zdaniem Schopena, to właśnie ów „kult ksiąg” (przeciwstawiany kultom stup i wizerunków) 

jest jednym z najważniejszych elementów oryginalnych wczesnej mahajany (Gregory Schopen, „Revis-

iting the Phrase sa påthivîpradeśaś caityabhûto bhavet and the Mahâyâna Cult of the Book”, w: Figments 

and Fragments, red. Gregory Schopen, 25–62). 
25 Również w mahajanie zwolenników znajdował pogląd, zgodnie z którym zaklęcia nie chronią 

przed zdarzeniami stanowiącymi karmiczne owoce czynów. Pogląd ten był jednak często zdecydowanie 

odrzucany. Zob. Skilling, „The Rakšâ Literature”, 148–149; Ronald M. Davidson, „Studies in Dhâraòî 
Literature I: Revisiting the Meaning of the Term Dhâraòî”, Journal of Indian Philosophy 37, nr 2 (2009): 

133–134. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

55 

 

czy boddhisatwów, z zasady zorientowanej na pomoc cierpiącym istot. Obszerne 

sutry były kondensowane do postaci krótkich mantr jako ich magicznie efektyw-

nych kwintesencji26. Świadectwem kulminacji zainteresowania magią w mahaja-

nie wydają się być tzw. dharani-sutry, których autorzy śmiało czerpali z instru-

mentarium magii niebuddyjskiej, dokonali inkluzji magii złoczynnej i bez zastrze-

żeń przypisywali magicznemu instrumentarium funkcję soteriologiczną. 

W mahajanie akceptacja poglądu, zgodnie z którym instrumenty stosowane 

w magii mogą pełnić funkcję soteriologiczną, miała jednak znacznie szerszy za-

sięg. Popularnym celem religijnym stało się odrodzenie w cudownej krainie 

Sukhâvatî, osiągane jakoby m.in. dzięki rytuałom magicznym związanym z kul-

tem określonego buddy czy bodhisattwy (niekoniecznie Amitabhy)27. O ile  w śra-

wakajanie przyjmowano, że dzięki magicznej aktywności można zablokować po-

jawienie się karmicznych owoców wcześniejszych czynów, to w Wielkim Wozie 

zwolenników zyskał pogląd, zgodnie z którym analogiczne rytuały mogą oddzia-

ływać na poziomie bardziej podstawowym. Pozwalają one jakoby trwale usuwać 

z umysłu tzw. splamienia (kleśa), czyli czynniki, które wymuszają podejmowanie 

działań karmicznie efektywnych (nieodwracalną eliminację wszystkich splamień 

utożsamiano ze zbawczą transformacją umysłu). Względnie konserwatywne uza-

sadnienie zbawczej roli mantr zostało przedstawione w Bodhisattva-bhûmi. Zgod-

nie z nim, zbawcze zastosowanie mantry opiera się na medytacji mającej owo za-

klęcie za przedmiot, bowiem medytacja taka pozwala osiągnąć gnostyczny wgląd 

(tradycyjnie uznawany za przyczynę zaniku splamień). Mantry mogą być uznane 

za właściwe przedmioty medytacji generującej gnozę, gdyż są pozbawione funkcji 

poznawczej (ewentualnie taka ich funkcja jest nieistotna), która jakoby utrudnia 

dostrzeżenie tego, co rzeczywiste (w filozofii mahajany rzeczywistość jest przeciw-

stawiana semantycznym korelatom nazw rozumianym jako substancjalne 

obiekty)28. Tego rodzaju reinterpretacje instrumentów magicznych zdają się 

świadczyć o powszechnym uznaniu, jakim magia cieszyła się wśród buddystów. 

Matthew Kapstein skłonny jest sądzić, że rytuały z wykorzystaniem mantr były 

                                                           
26 Skilling, „The Rakšâ Literature”, 150–154, 160–161; Castro Sánchez, The Indian Buddhist 

Dhāraòī, 81–82. 
27 Gregory Schopen, „Sukhâvatî as a Generalized Religious Goal in Sanskrit Mahâyâna Sûtra Lit-

erature”, w: Figments and Fragments, red. Gregory Schopen. 
28 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 61–62; Davidson, „Studies in Dhâraòî Literature 

I”, 133–137; Skilling, „The Rakšâ Literature”, 153. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

56 

 

powszechnie wykorzystywane do celów magicznych i soteriologicznych przy ak-

ceptacji buddyjskich uczonych od III w. po Chr29. 

Jako nazwa tekstów pełniących funkcję magiczną rozpowszechnił się w ma-

hajanie sanskrycki termin dhāraòī. Słowo to ma szereg związanych ze sobą zna-

czeń. Etymologicznie rzecz biorąc, oznacza to, co uchwycone, podtrzymywane, 

zachowywane, chronione, lub środki, dzięki którym czynności, takie jak uchwy-

cenie itd., mogą się dokonać. W nawiązaniu do etymologii, słowo było odnoszone 

do sprawności i cnót umysłu ważnych w perspektywie soteriologicznej oraz do 

środków, które umożliwiają ich osiągniecie30. Słowu nadano także sens węższy, 

w którym oznaczało rozmaite zjawiska językowe użytecznie soteriologicznie. 

Włączenie zaklęć do denotacji słowa dhāraòī było równoczesnym wprowadze-

niem ich w krąg wyrafinowanej myśli soteriologicznej, prowokującym czy wzmac-

niającym skojarzenia, tyleż inspirujące, co pożądane z punktu widzenia legitymi-

zacji stosowania magicznych formuł w procesie zbawczej transformacji umysłu31. 

Płaszczyzną powstawania takich asocjacji była dominująca w mahajanie koncep-

cja języka. Zgodnie z nią, realizacja soteriologicznego celu stanowi wielostop-

niową i wieloaspektową recepcję (interioryzację) tekstu, w którym została wyra-

żona buddyjska nauka. W takiej perspektywie religijnie istotnym cnotom i spraw-

nościom, oraz działaniom prowadzącym do ich uzyskania, można przypisać 

aspekt językowy. Językowi, rozpatrywanemu w aspekcie funkcji komunikacyjnej 

i funkcji formowania wzorca aktywności, przyznano tym samym rolę zbawczą. 

Tak rozumiana aktywność językowa nie pełni jednak funkcji zbawczej samodziel-

nie, bowiem ostatecznie musi zostać przekroczona i uzupełniona przez gno-

styczny wgląd, który pozwala ujawnić się rzeczywistości oraz zrozumieć, że se-

mantyczne kategorie są względem niej nieadekwatne. To właśnie ów wgląd stano-

wić ma fundament cudownej, transformacyjnej mocy zaklęć. Zaklęcie stanowi bo-

wiem akustyczne i powszechnie dostępne ucieleśnienie gnozy32. Zważywszy na 

                                                           
29 Matthew   Kapstein,  Reason’s Traces: Identity and  Interpretation  in  Indian and  Tibetan  Bu-

ddhist Thought (Boston: Wisdom Publications, 2001), 245. 
30 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 34–35. 
31 Davidson wykazał jednak, że (wbrew starszym badaczom mahajany) odniesienie słowa do za-

klęć nie było posunięciem wtórnym (ani tym bardziej świadectwem degeneracji poglądów), które można 

przeciwstawiać początkowej praktyce łączenia terminu z pamięcią i formułami mnemotechnicznymi. 

Użycie słowa w odniesieniu do zaklęć należy do najstarszych i najważniejszych jego zastosowań. Zob. 

Davidson, „Studies in Dhâraòî Literature I”, 106–107, 116–117. 
32 Por. Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 38–43. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

57 

 

związek gnostycznego wglądu ze stanem buddy, można uznać, że nie odbiegliśmy 

daleko od wczesnobuddyjskiego poglądu, zgodnie z którym to dzięki swym du-

chowym osiągnięciom Budda jest źródłem dobroczynnej i nadprzyrodzonej mocy 

wykorzystywanej w praktykach magicznych.  

Słowo dhāraòī było odnoszone do kilku klas językowych zjawisk uznawa-

nych za soteriologicznie użyteczne. Były to zaklęcia, sutry mahajany (przekazujące 

przesłanie soteriologiczne), pewne zespoły sylab (poszczególnym sylabom przy-

porządkowano określone buddyjskie prawdy czy kategorie doktrynalne) wyko-

rzystywane do celów mnemotechnicznych lub medytacyjnych (podobnie jak tzw. 

matriki [matåka] w śrawkajanie), a także pojedyncze sylaby (szczególnie sylaba 

a interpretowana jako partykuła przecząca) rozpatrywane w funkcji przedmiotów 

medytacji generującej gnostyczny wgląd. Zjawiskom każdej z tych klas można 

przypisać odmienną rolę religijną, ale poszczególne funkcje ekstrapolowano na 

zjawiska należące do innych klas. W rezultacie całym sutrom czy rozpatrywanym 

zespołom sylab przypisywano funkcję magiczną, zaś zaklęcia traktowano jako 

kwintesencję buddyjskiej nauki czy obiekt medytacji prowadzącej do gnostycz-

nego wglądu. Magiczne podejście do języka mieszało się z traktowaniem go jako 

środka przekazu informacji i jako instrumentu, który pozwala przekroczyć myśle-

nie kategorialne33. 

 

 

Magia w dharani-sutrach 

 

W perspektywie badań nad buddyjską magią szczególnie ważna jest odrębna 

klasa tekstów, których autorzy kluczową rolę w praktyce religijnej przyznawali re-

cytacji zaklęć (dhâraòî, mantra, vidyâ). Te powstające między III a VIII w. po Chr. 

teksty są nazywane „dharani-sutrami” (dhâraòî-sûtra), chociaż ich oryginalne 

                                                           
33 Tamże, 75–77, 81–83. Nieco inaczej widzi to R. Davidson, którego zdaniem różne sposoby użycia 

słowa dhāraòī w tekstach mahajany można sprowadzić do wspólnego mianownika. Polegałby on na od-

wołaniu się do semantycznej kategorii kodu czy kodowania. Znaczenie terminu byłoby doprecyzowy-

wane kontekstowo, ale słowo zawsze wskazywałoby na językowy charakter desygnatu, jego funkcję po-

legającą na rozpowszechnianiu buddyjskiego przesłania (rozumianego jako sprawozdanie dotyczące tre-

ści zbawczego doświadczenia), integralność buddyjskiej nauki, fundamentalną rolę pamięci niezbędnej 

do dekodowania informacji przekazywanych za pomocą dźwięków lub liter, adekwatność desygnatu 

względem rzeczywistości, jego funkcję soteriologiczną oraz rytualną skuteczność. Zob. Davidson, „Stud-

ies in Dhâraòî Literature I”, szczególnie 117–118, 120, 122–133, 138–142. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

58 

 

tytuły nie zawsze zawierały słowo sûtra. Możliwe, że to chińscy translatorzy za-

częli konsekwentnie stosować ową nazwę, włączając zwrot Tuoluonijing 

(dhâraòî-sûtra) do tłumaczeń tych tytułów indyjskich tekstów, które zawierały 

słowo dhâraòî. Rozpatrywane teksty zwykle rozpoczynają się od narracji, która 

nadaje im status nauczania Buddy, a w takiej sytuacji tradycyjnie posługiwano się 

słowem sûtra. Dharani-sutry znacząco różnią się objętością. Zdecydowana więk-

szość z nich zawiera określone zaklęcia. Starsze teksty zawierają również wyjaśnie-

nie pochodzenia przedstawionych zaklęć lub wykaz korzyści płynących z ich uży-

cia. Nowsze uzupełniono o omówienie rytuałów towarzyszących recytacji. W roz-

budowanych dharani-sutrach, które opisują skomplikowane rytuały tego rodzaju, 

podane są liczne zaklęcia odpowiednie dla poszczególnych faz obrzędu. Takie tek-

sty mogą uwzględniać wykonanie kultowego wizerunku, przygotowanie mandali, 

konsekrację uczestników obrzędu, inicjację rytualnych specjalistów, przebieg wi-

zualizacji itp. Teksty poświęcone zaklęciom łączono w zbiory. Z dharani-sutrami 

związana jest obszerna literatura pomocnicza obejmująca rytualne instrukcje 

(vidhi) opisujące sposób posługiwania się zaklęciami34. 

W dharani-sutrach ujawnienie zaklęć (na ziemi, w dziedzinie niebiańskiej 

albo mitycznym miejscu, takim jak stolica jakszów czy siedziba królów nagów) 

przypisywane jest jakiemuś buddzie (zazwyczaj), bodhisattwie albo innej istocie 

nadprzyrodzonej. Dharani ogłoszone przez buddę, wyemanowane z jego ciała 

albo wypowiedziane przez istotę upoważnioną stanowią słowa buddy (buddha-
vacana). W obrębie dharani można wyróżnić pozdrowienie tzw. trzech klejnotów, 

buddy, bodhisattwy lub wzywanego bóstwa (czasem również prośby) oraz zaklę-

cie właściwe. Na początku i końcu właściwego zaklęcia zwykle znajdują się sylaby 

czy słowa uznawane za mantry już w tradycji wedyjskiej. Zazwyczaj na początku 

znajduje się więc sylaba oô (buddyści skojarzyli ją z trzema ciałami buddy), zaś 

na końcu zwroty, takie jak svâhâ, hûô phaþ, namaÿ czy hûô phaþ svâhâ. Właściwe 

zaklęcia zawierają zwroty w trybie rozkazującym, prośby, powtórzenia terminów, 

wykazy zjawisk należących do pewnej klasy lub zestawienia fonetycznie 
                                                           

34 Koichi Shinohara, Spells, Images, and Mandalas. Tracing the Evolution of Esoteric Buddhist 

Rituals (New York: Columbia University Press, 2014), 91–92, 124; Gergely Hidas, „Dhāraṇī Sūtras”, 

w: Brill’s Encyclopedia of Buddhism, t. 1, Literature and Languages, red. Jonathan Silk, Oskar von 

Hinüber, Vincent Eltschinger (Brill: Leiden, 2015), 131–132, 133–134; Jacob P. Dalton, „How Dhāraòīs 

WERE Proto-Tantric. Liturgies, Ritual Manuals, and the Origins of the Tantras”, w: Tantric Traditions 

in Transmission and Translation, red. David B. Gray, Ryan Richard Overbey (Oxford: Oxford University 

Press, 2016), 208–215. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

59 

 

pokrewnych form językowych (takie zbiegi mają uaktywnić potencjał języka w 

sposób wykluczający ograniczenia), zwroty odnoszące się do kolejnych stopni in-

tensyfikacji pewnego zjawiska oraz zwroty pozbawione sensu. Te ostatnie mogą 

pochodzić z języków drawidyjskich, stanowić imiona obcych istot nadprzyrodzo-

nych, być rzekomymi słowami języka tych istot, nadawać zaklęciu charakter 

dźwiękonaśladowczy lub muzyczny walor (poszczególne przypadki należy inter-

pretować odrębnie). Dharani często wymagają wstawienia we właściwym miejscu 

imienia beneficjenta lub sponsora obrzędu, w którym dane zaklęcie jest wykorzy-

stywane35. 

Podstawą form obrzędowości opisanych w dharani-sutrach jest przekonanie, 

że zaklęcia są nośnikiem mocy istot o nadludzkim statusie. Składają one w dha-

rani-sutrach zapewnienie o skuteczności (samaya) właściwie zastosowanych za-

klęć. Wsparcie czy błogosławieństwo (adhišþhâna) jakiegoś buddy, bodhisattwy, 

bóstwa itp. (czy wielu takich istot równocześnie) stanowić ma rękojmię skutecz-

ności dharani36. Do obrzędów związanych z recytacją dharani wprowadzono tzw. 

bóstwa wadźry (groźne bóstwa obcego pochodzenia), a ich ranga stopniowo wzra-

stała37. Niektóre teksty dotyczące dharani były deifikowane. Zwykle (chyba jednak 

nie zawsze) proces ten zachodził już po powstaniu danego tekstu. W większości 

przypadków bóstwa uosabiające tekst były rodzaju żeńskiego38. 

Dharani stały się podstawowym elementem różnorodnych i rozbudowanych 

rytuałów. Przyjmowano, że wiedza na temat tych rytuałów pochodzi z tego sa-

mego źródła, co same zaklęcia. Wierzono, że warunkiem skuteczności dharani jest 

odprawienie odpowiedniego obrzędu. Kluczowe w tym kontekście wydaje się dą-

żenie do uobecnienia nadprzyrodzonej istoty, której moc ma zostać za pośrednic-

twem mantry wykorzystana (istota ta ma się pojawić i spełnić życzenie). Rosnąca 

złożoność obrzędów prowadziła do wyłonienia się grupy odpowiednich specjali-

stów. Rozbudowane rytuały towarzyszące recytacji dharani nierzadko trwały wiele 

dni. Obejmowały odpowiednie przygotowanie uczestników (ich oczyszczenie i za-

pewnienie im ochrony), wyznaczenie i zabezpieczenie przestrzeni rytualnej, 
                                                           

35 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 70–75; Hidas, „Dhāraṇī Sūtras”, 129–130. 
36 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 29–30. 
37 Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 70–71, 124–125, 142, 192–193. Bóstwa wadźry zacho-

wały jednak ambiwalentny charakter, o czym świadczy choćby (znana z Sutry Wadźraśekhary) praktyka 

sprowadzania ich siłą. Wtórnie praktyka bywała stosowana w odniesieniu również do innych bóstw 

(tamże, 184, 189). 
38 Hidas, „Dhāraṇī Sūtras”, 134–135. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

60 

 

zaproszenie, ugoszczenie ofiarami i odprawienie nadprzyrodzonych istot39. Stoso-

wano mudry (odpowiednie gesty dłoni) i wizualizacje; wykorzystywano różańce 

(do liczenia wyrecytowanych zaklęć), rozmaite instrumenty liturgiczne i graficzne 

schematy. Do obrzędów włączano akty skruchy, ślubowania i życzenia pomyślno-

ści dla innych istot40. Rytuały towarzyszące recytacji dharani inkorporowały kult 

wizerunków istot nadprzyrodzonych (przede wszystkim buddów i bodhisattwów) 

oraz wchłonęły zachowania obrzędowe pochodzenia pozabuddyjskiego (m.in. 

konsekracje uczestników, inicjacje specjalistów oraz odrzucone w starszym bud-

dyzmie ofiary ogniowe)41. Materialne wizerunki były z czasem zastępowane przez 

akty wizualizacji Przyjęcie w mahajanie nowego modelu autorytatywności tek-

stów religijnych (odwołującego się do wizyjnych doświadczeń) szeroko otworzyło 

drzwi zapożyczeniom. Proces rozwoju i inkluzji prowadził, jak wskazuje Aaron 

M. Ullrey, do dostosowania obrzędów odprawianych przez buddystów do para-

dygmatu magii, który był charakterystyczny dla średniowiecznych Indii. Jego 

zwolennicy dążyli do uobecnienia nadprzyrodzonych istot i wykorzystania ich 

mocy za pomocą określonej palety środków, która obejmowała m.in. ofiary, man-

try, mudry, wizerunki lub graficzne schematy42. 

Często wymagano powtórzenia zaklęcia określoną ilość razy (liczby bywają 

zawrotne). Do liczenia czasem używano różańca. Zdarza się, że zalecana jest recy-

tacja aż do wyczerpania recytującego. Dobroczynne skutki użycia dharani bywają 

uzależniane od liczby recytacji43. W niektórych przypadkach obrzędy towarzy-

szące recytacji zaklęć były połączone z kultem stup44. Zgodnie ze starszym 

                                                           
39 Struktura złożonego i długiego obrzędu była określona przez serię mantr wykorzystywanych 

w poszczególnych fazach rytuału. Zaklęciom takim często przyporządkowywano określone mudry (spe-

cjalne gesty dłoni). Zdaniem Shinohary to właśnie połączenie zaklęć z mudrami zmieniło recytację 

we wszechstronnie angażującą aktywność (wymagano, by w czasie wykonywania mudry mieć określone 

myśli). Należy odróżniać zaklęcie (i związaną z nim mudrę), które generować ma pewien cudowny re-

zultat, od zaklęć (i odpowiednich mudr), których seria tworzy szkielet obrzędu służącego wywołaniu 

takiego rezultatu. Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 98–99, 100–101. 
40 Tamże, np. 59–63. 
41 Postać rytuałów opisanych w dharani-sutrach ewoluowała. Proces ten został zrekonstruowany 

przez Koichiego Shinoharę. Zwięzłe omówienie wyników tych badań znaleźć można w: tamże, XIV–

XVII.  
42 Aaron Michael Ullrey, „Grim Grimoires: Pragmatic Ritual in the Magic Tantras” (PhD disser-

tation, University of California, 2016), 616–625. 
43 Np. Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 97, 113. 
44 Tamże, 103–104. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

61 

 

sposobem traktowania sutr mahajany jako szczątków dharmicznego ciała buddy, 

zapisany tekst pewnych dharani-sutr czasem umieszczano w stupach. Zarówno 

temu aktowi, jak i późniejszym czynnościom kultowym związanym ze stupą, która 

zawiera dharani, przypisywano zdolność generowania karmicznej zasługi i speł-

niania życzeń. Zapisane dharani funkcjonowały również jako amulety. Główną 

formą stosowania zaklęć pozostała jednak zrytualizowana recytacja dharani45. 

W dharani-sutrach często precyzyjnie wyliczano czynniki, przed którymi 

chroni określone zaklęcie (czasem wskazane są one w samym zaklęciu). Rola nazw 

tych czynników (podobnie jak imion istot, którym przypisywano dobroczynną 

moc) jest związana z przekonaniem o możliwości oddziaływania za pośrednic-

twem nazwy na jej desygnat. Obok sutr poświęconych osiągnięciu konkretnego 

celu, istnieją teksty uwzględniające szerokie spektrum intencji, zarówno docze-

snych, jak i soteriologicznych (łącznie z osiągnięciem stanu buddy). Cele doraźne 

i soteriologiczne często tworzą nierozdzielną całość. Obrzędy związane z recytacją 

dharani bywały rozumiane nie jako jednorazowe przedsięwzięcie, ale jako czyn-

ność wielokrotnie i w długim okresie powtarzana, która konstatuje specyficzną 

postać systematycznej praktyki religijnej. Realizacji celów doczesnych służyły ob-

rzędy chroniące przed rozmaitymi szkodliwymi czynnikami (śantika), wywołu-

jące pomyślne zdarzenia czy intensyfikujące pożądane stany (paušþika), a także 

szkodzące innym istotom (abićâraka)46. Te ostatnie pozostają w konflikcie z zasa-

dami tradycyjnej etyki buddyjskiej. W obrębie celów doczesnych można wyróżnić 

cudowne i trwałe zdolności, jak umiejętność stawania się niewidzialnym czy lata-

nia. Domniemywać można, że wiara w możliwość ich zdobycia odgrywała ważną 

rolę w kreowaniu szczególnego społecznego statusu rytualnych specjalistów47. 

Wymagano niezachwianej wiary w skuteczność zaklęć od tych, którzy się 

nimi posługują. Wyrażane jest przekonanie, że praktyka dharani jest skuteczna 

niezależnie od tego, czy jej adept postępuje moralnie. Niektóre teksty obiecują 

sukces nawet tym, których moralne winy są skrajnie ciężkie (zaklęcia pozwalają 

                                                           
45 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 59–60; Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 

96–97. 
46 Shinohara, Spells, Images, and Mandalas, 118–119. 
47 Można to wiązać z koncepcją Ronalda Davidsona, zgodnie z którą transgresyjne tendencje cha-

rakterystyczne dla późniejszych tantr mają źródło w przeświadczeniu specjalistów od magicznych rytu-

ałów o swym nadludzkim statusie (poprzez transgresję osiąganym lub potwierdzanym). Por. Ronald M. 

Davidson, Indian Esoteric Buddhism. A Social History of the Tantric Movement (New York: Columbia 

University Press, 2002), 171–176, 187–188, 194–201, 232–235. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

62 

 

wiec uniknąć karmicznych owoców poważnych wcześniejszych czynów). Równo-

legle funkcjonował jednak pogląd, zgodnie z którym działanie mantry może zo-

stać zablokowane przez karmiczne owocowanie złych czynów (pozwalało to wy-

jaśnić nieskuteczność odprawionych obrzędów). Pewne teksty w takich przypad-

kach po prostu zalecają zwiększenie liczby recytacji. Metoda wyzwolenia ofero-

wana w dharani-sutrach, nawet jeśli względnie uciążliwa (np. wymagająca, by ry-

tualną recytację mantry powtórzyć kilkaset tysięcy razy, lub obejmująca medyta-

cję), jest przedstawiana jako znacznie szybsza od metod tradycyjnych. Według 

Dharani-Sutry Uszniszawidźaji (Ušòîšavijayâ-dhâraòi-sûtra) nawet zobaczenie 

zaklęcia Uszniszawidźaji zapisanego na fladze, stanie w cieniu takiej flagi i po-

dobne zdarzenia wyzwalają od konieczności odradzania się w najniższych ko-

smicznych dziedzinach i zapewniają uzyskanie w przyszłości wyzwolenia z san-

sary48. 

Teksty dotyczące dharani są bardzo zróżnicowane, jeśli chodzi o dobór za-

klęć, przebieg rytuałów, ich cele i tożsamość adresatów, a także inne kwestie. 

Można jednak powiedzieć, że reprezentują tendencję do uznania recytacji zaklęć 

za najbardziej efektywny sposób operowania świętą mocą w celu przekształcania 

świata lub siebie, charakteryzują się praktycznym podejściem (niechęcią do dok-

trynalnych spekulacji) oraz dają świadectwo rytualnemu eklektyzmowi. Struktura 

rytuałów opisanych w dharani-sutrach podporządkowana jest uobecnieniu istot, 

których moc (skoncentrowana w zaklęciu) ma zostać w odpowiedni sposób wy-

korzystana. 

Wadźrajna narodziła się w obrębie ruchu religijnego, który wytworzył dha-

rani-sutry. Podstawą rytualnej aktywności opisywanej w tych tekstach jest recyta-

cja zaklęć. Towarzyszyły jej jednak rozmaite czynności, których charakterystyczny 

dobór pozwala wyróżnić kilka wyłaniających się kolejno modeli rytualnych. Dłu-

gotrwały i wielostopniowy rozwój tego rodzaju obrzędów doprowadził do powsta-

nia wzorców praktyki religijnej opisanych w takich tekstach, jak Mahâvairocana-
sûtra, Vajraśekhara-sûtra czy rytualne podręczniki Amoghawadźry. Wzorce te są 

uznawane za charakterystyczne dla wczesnej, ale już w pełni ukształtowanej 

wadźrajany. Wykorzystano w nich mudry, mandale, ofiary, inicjacje, wizualizacje 

i identyfikację z wizualizowanym bóstwem, czyli zachowania zalecane już w star-

szych dharani-sutrach. Nic dziwnego, że wiele dharani-sutr zostało ex post (tj. po 

                                                           
48 Castro Sánchez, The Indian Buddhist Dhāraòī, 26, 51, 54–64. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

63 

 

ukształtowaniu się buddyzmu tantrycznego jako odrębnej formacji) zawłaszczo-

nych i zaliczonych do klasy tantr, czyli kanonicznych tekstów wadźrajany. Wiele 

wczesnych tantr to zbiory instrukcji rytualnych, które wyłoniły się w rezultacie 

rozwoju pomocniczych tekstów do dharani-sutr49. 
 

 

Zakończenie 

 

Pogląd, zgodnie z którym obrzędy magiczne są w obrębie buddyzmu ciałem 

obcym, jest rażąco błędny, jeśli rozpatrywać go w perspektywie historycznej. Roz-

wój buddyjskiej magii sięga początków tej religii, zaś powstanie wadźrajany nie 

było w tym zakresie żadnym przełomem. Do praktyk magicznych odwoływali się 

powszechnie świeccy wyznawcy i mnisi reprezentujący indyjską śrawakajanę 

i mahajanę. Za rytuały magiczne w wyżej zdefiniowanym sensie można uznać tak 

rozpowszechnione praktyki buddyjskie, jak recytacja tekstów ochronnych, odda-

wanie czci Śakjamuniemu w miejscach szczególnie ważnych w jego życiu, kult 

stup czy kult wizerunków buddów i bodhisattwów. Obrzędowym działaniom cha-

rakterystycznym dla praktyk magicznych przypisywano funkcję zbawczą, co sta-

nowi świadectwo ich rangi. Dążenie do rytualnego wpływania na przebieg zdarzeń 

osiągnęło kulminację w nurcie mahajany, który stworzył teksty zwane „dharani-

sutrami”. Dają one wyraz fascynacji magią jako narzędziem przekształcania oto-

czenia i samego siebie. Stanowią również świadectwo śmiałego czerpania z obcych 

tradycji liturgicznych (zaadaptowano m.in. ofiarę ogniową). W wielu dharani-su-

trach mamy do czynienia z przypisaniem rytuałom o proweniencji magicznej sta-

tusu głównego czynnika w procesie zbawczej transformacji umysłu. Wadźrajana 

stanowi kontynuację podejścia znanego z dharani-sutr, chociaż, jako zjawisko dy-

namiczne, w przedstawionej charakterystyce się nie zamyka. 

Jednostronne zainteresowania badaczy zachodnich w przeszłości oraz wpływ 

kultury Zachodu na elity buddyjskie w krajach azjatyckich w XIX w. leżą u pod-

staw przekonania, że buddyzm sprowadza się do rozwijania cnót moralnych, 

umiejętności medytacyjnych oraz mądrości. Wskazane podejście polegało na ra-

cjonalizowaniu tradycji buddyjskiej, co prowadziło do pomniejszania roli magii. 

Taki właśnie zracjonalizowany buddyzm był propagowany na Zachodzie jako 

                                                           
49 Tamże, 28–32, 53; Kapstein, Reason’s Traces, 236–245; Dalton, „How Dhāraòīs WERE Proto-

Tantric”, 216. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

64 

 

oferta dostosowana do potrzeb lokalnych odbiorców50. Ci, którzy twierdzą, że ma-

gia jest obca duchowi buddyzmu zwykle przekraczają opisową perspektywę histo-

ryczną, mówiąc de facto o tym, czym buddyzm być powinien. Zajmują punkt wi-

dzenia zwolennika określonej postaci buddyzmu. Broniąc tezy o zasadniczej ob-

cości buddyzmu i magii, można powoływać się na określoną naukową rekon-

strukcję nauczania Śakjamunego. Zważywszy jednak na to, że istniejące źródła zo-

stały spisane późno i są treściowo niejednorodne, wartość takiej argumentacji 

musi pozostać problematyczna. 

 

 

Bibliografia 
 

Baumann, Martin. „Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and a New 

Analytical Perspective”. Journal of Global Buddhism 2001, nr 2: 1–43. 

Castro Sánchez, Pedro Manuel. The Indian Buddhist Dhāraòī: An Introduction to Its History, 

Meanings and Functions. PhD dissertation. University of Sunderland, 2011. 

Cousins, Lance S. „Buddhism”. W: A New Handbook of Living Religions, red. John R. Hinnells, 

369–444. London: Penguin Books, 1997. 

Dalton, Jacob P. „How Dhāraṇīs WERE Proto-Tantric. Liturgies, Ritual Manuals, and the Or-

igins of the Tantras”. W: Tantric Traditions in Transmission and Translation, red. David 

B. Gray, Ryan Richard Overbey, 199–229. Oxford: Oxford University Press, 2016. 

Davidson, Ronald M. Indian Esoteric Buddhism. A Social History of the Tantric Movement. 

New York: Columbia University Press, 2002. 

Davidson, Ronald M. „Studies in Dhâraòî Literature I: Revisiting the Meaning of the Term 

Dhâraòî”, Journal of Indian Philosophy 37, nr 2 (2009): 97–147. DOI: 10.1007/s10781-

008-9054-8 

DeCaroli, Robert. Haunting the Buddha: Indian Popular Religions and the Formation of Bud-

dhism. Oxford: Oxford University Press, 2004. 

de Silva, Lily. „The Paritta Ceremony of Sri Lanka: Its Antiquity and Symbolism”. W: Buddhist 

Thought and Ritual, red. David J. Kalupahana, 139–150. New York: Paragon House, 1991. 

Gethin, Rupert. The Foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press, 1998.  

Hanegraaff, Wouter J. Esotericism and the Academy: Rejected Knowledge in Western Culture. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2012. 

Hidas, Gergely. „Dhāraṇī Sūtras”. W: Brill’s Encyclopedia of Buddhism. Vol. 1, Literature and 

Languages, red. Jonathan Silk, Oskar von Hinüber, Vincent Eltschinger, 29–137. Leiden: 

Brill, 2015. 

                                                           
50 Por. np. Martin Baumann, „Global Buddhism: Developmental Periods, Regional Histories, and 

a New Analytical Perspective”, Journal of Global Buddhism 2001, nr 2: 7–11. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

65 

 

Kapstein, Matthew. Reason’s Traces: Identity and Interpretation in Indian and Tibetan Bud-

dhist Thought. Boston: Wisdom Publications, 2001. 

Middleton, John. „Magic: Theories of Magic”. W: Encyclopedia of Religion, red. Lindsay Jones, 

t. 8, 5562–5569. Detroit: Thomson Gale, 2005. 

Samuel, Goeffrey. Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societes. Washington-London: 

Smithsonian Institution Press, 1993. 

Schopen, Gregory. „Burial ̀ Ad Sanctos' and the Physical Presence of the Buddha in Early Indian 

Buddhism. A Study in the Archeology of Religions”, Religion 17,  nr 3  (1987):  193–225. 

DOI: 10.1016/0048-721X(87)90116-3 

Schopen, Gregory. „The Buddha as an Owner of Property and Permanent Resident in Medieval 

Indian Monasteries”, Journal of Indian Philosophy 18, nr 3 (1980): 181–217. DOI: 

10.1007/BF00190311 

Schopen, Gregory. „Two Problems in the History of Indian Buddhism: The Layman/Monk Dis-

tinction and the Doctrines of the Transference of Merit”. W: Bones, Stones, and Buddhist 

Monks: Collected Papers on the Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Bud-

dhism in India, red. Gregory Schopen, 23–55. Honolulu: University of Hawai’i Press, 

1997. 

Schopen, Gregory. „On Sending the Monks to Their Books. Cult and Conservatism in Early 

Mahâyâna Buddhism”. W: Figments and Fragments of Mahâyâna Buddhism in India. 

More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 108–153. Honolulu: University of Hawai’i 

Press, 2005. 

Schopen, Gregory. „The Bones of a Buddha and the Business of a Monk: Conservative Monastic 

Values in an Early Mahâyâna Polemical Tract”. W: Figments and Fragments of Mahâyâna 

Buddhism in India. More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 63–107. Honolulu: 

University of Hawai’i Press, 2005. 

Schopen, Gregory. „Sukhâvatî as a Generalized Religious Goal in Sanskrit Mahâyâna Sûtra Lit-

erature”. W: Figments and Fragments of Mahâyâna Buddhism in India. More Collected 

Papers, red. Gregory Schopen, 154–189. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2005. 

Schopen, Gregory. „Revisiting the Phrase sa påthivîpradeśaś caityabhûto bhavet 
and the Mahâyâna Cult of the Book”. W: Figments and Fragments of Mahâyâna Bud-

dhism in India. More Collected Papers, red. Gregory Schopen, 25–62. Honolulu: Univer-

sity of Hawai’i Press, 2005. 

Shinohara, Koichi. Spells, Images, and Mandalas. Tracing the Evolution of Esoteric Buddhist. 

New York: Columbia University Press, 2014. 

Skilling, Peter. „The Rakšâ Literature in the Śrâvakayâna”, Journal of the Pali Text Society 1992, 

nr 16: 109–182. 

Spiro, Melford E. Buddhism and Society: A Great Tradition and Its Burmese Vicissitudes. 

Berkeley-Los Angeles: University of California Press, 1982. 

Strauch, Ingo. „The Evolution of the Buddhist rakšā Genre in the Light of New Evidence from 

Gandhāra: The Manasvi-nāgarāja-sūtra from the Bajaur Collection of Kharošþhī Manu-

scripts”, Bulletin of SOAS 77, nr 1 (2014): 63–84. DOI: 10.1017/S0041977X14000044 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

66 

 

Ullrey, Aaron Michael. „Grim Grimoires: Pragmatic Ritual in the Magic Tantras”. PhD disser-

tation. University of California, 2016. 

Williams, Paul, Anthony J. Tribe. Buddhist Thought. A Complete Introduction to The Indian 

Tradition. London-New York: Routledge, 2000. 

 

 

 

Summary 

 

Buddhist magic before the emergence of Vajrayâna 

 

The view, that magical rituals represent a foreign element in Buddhism, is definitely 

wrong when examined from a historical perspective. The origins of Buddhist magic go back to 

the origins of that religion. Magical practices were common among lay people and monks in 

Indian Śrâvakayâna and Mahâyâna. Recitation of protective texts, venerating of Śâkyamuni in 

places especially significant in his life, worship of stupas and images of Buddhas and Bodhisatt-

vas are widespread Buddhist rituals.  The ritual acts characteristic of magical practices have 
even been assigned a salvific function, which fact bears out their enormous importance.  The 
tendency to influence the course of events by magical rituals culminated with the Mahâyâna 
movement known from  the Dhāraṇī Sūtras papers. They are also a testimony of the bold use 
of alien liturgical traditions.  In many Dhāraṇī Sūtras, magical rituals possessed the status of 
being the main factor in the saving transformation of the mind. Vajrayâna evolved from Dhāraṇī 
Sūtras. 

 

Keywords: Buddhism, magic, dhāraṇī, Dhāraṇī Sūtras 
 

 

 

Zusammenfassung 

 

Buddhistische Magie vor der Entstehung von Vajrayâna 

 

Die Ansicht, dass die magischen Rituale innerhalb des Buddhismus ein fremdes Element 

bilden, ist, in der historischen Perspektive betrachtet, grundsätzlich falsch. Die Entwicklung der 

buddhistischen Magie geht auf die Anfänge dieser Religion zurück. Auf die magischen Prakti-

ken bezogen sich säkulare Anhänger und Mönche, die indische Śrâvakayâna und Mahâyâna 

repräsentierten. Als magische Rituale können weit verbreitete buddhistische Praktiken angese-

hen werden, wie die Rezitation von schützenden Texten, die Anbetung von Śâkyamuni an Or-

ten, die in seinem Leben wichtig waren, die Anbetung von Stupa, die Verehrung der Bilder von 

Buddhas und Bodhisattvas. Den rituellen Handlungen, die für magische Praktiken charakteris-

tisch sind, wurde sogar eine Heilsfunktion zugeschrieben, was ihren Rang bezeugt. Das Streben 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05



Marek Szymański, Buddyjska magia przed powstaniem wadźrajany 

 

67 

 

nach ritueller Beeinflussung des Handlungsverlaufs fand seinen Höhepunkt in der Strömung 

Mahâyâna, die für die sog. Dhāraṇī-Sūtras-Texte bekannt ist. Sie sind Ausdruck der Begeiste-

rung für die Magie als Werkzeug der Umwandlung von seiner Umwelt und von sich selbst. Sie 

sind auch ein Zeugnis für ein kühnes Schöpfen aus fremden liturgischen Traditionen. In vielen 

Dhāraṇī-Sūtras handelt es sich darum, dass den Ritualen mit magischem Ursprung der Status 

des Hauptfaktors im Prozess der erlösenden Transformation des Geistes zugeschrieben wird. 

Vajrayâna entwickelte sich auf der Grundlage eines Ansatzes, der aus Dhāraṇī-Sūtras bekannt 

ist. 

 

Schlüsselworte: Buddhismus, Magie, Dhāraṇī, Dhāraṇī-Sūtras 

 

Information about Author: 

 

MAREK SZYMAŃSKI, habilitated doctor, Institute of Philosophy, Maria Curie-Skłodowska Uni-

versity, Poland; address for correspondence: Instytut Filozofii UMCS, Pl. M. Curie-Skłodowskiej 4, PL 

20–031 Lublin; e-mail: marek.szymanski@poczta.umcs.lublin.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 21:41:05

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

