
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 129–144 

 

ROSYJSKI „PRAWOSŁAWNY MODERNIZM” 

I EKUMENICZNA ORTODOKSJA.  

REFLEKSJA TEOLOGICZNO-FUNDAMENTALNA 
 

Marek Kita 
 

Religijna filozofia i filozofująca teologia rosyjskich myślicieli religijnych przełomu 

XIX i XX wieku w sposób oczywisty zaliczała się do nurtu religijnego modernizmu. 

Zaprezentowany artykuł zestawia „modernistyczne prawosławie‖ rosyjskiego renesansu 

filozoficzno-religijnego z różnorodnymi postaciami modernizmu katolickiego oraz 

wpisuje refleksję nad dziedzictwem „szkoły rosyjskiej‖ w teologii prawosławnej 

w kontekst teologiczno-fundamentalnej dyskusji z integryzmem na temat uprawnionego 

rozwoju tradycji kościelnej. Przy okazji dotknięto problemu właściwego rozumienia 

ekumenizmu doktrynalnego.50 

 
Słowa kluczowe: ekumenizm, integryzm, katolicyzm, modernizm, ortodoksja, pra-

wosławie, rosyjski renesans religijno-filozoficzny, „szkoła rosyjska‖, teologia fundamen-

talna, tradycja kościelna 

 

 
Modernistyczny charakter takiego odczytania prawosławia, jakiemu 

dawali wyraz myśliciele rosyjskiego renesansu filozoficzno-religijnego, 
jawi się jako oczywistość – ze wszystkimi konsekwencjami, wynikają-

cymi z owej charakterystyki dla oceny wspomnianego nurtu przez kon-
kretnego czytelnika lub badacza. Jeśli na gruncie historii teologii katolic-
kiej przez modernizm rozumiemy wysuwane na przełomie XIX i XX 

wieku propozycje nietradycyjnych „rozwiązań teologicznych oraz prak-

tycznych‖, zmierzające do „pogodzenia kościelnej doktryny z ówczesną 
nauką‖ i dostosowania sposobu funkcjonowania Kościoła „do potrzeb 

czasu‖1, to projekty te jak najbardziej harmonizują z wyrażoną na kar-

tach Historii i przyszłości teokracji intencją Sołowjowa, by „uzasadnić wiarę 

naszych ojców, wprowadzając ją na nowy stopień rozumnej świadomo-

                                                           
 50MAREK KITA, dr hab., Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Polska; 

adres do korespondencji: ul. Kanonicza 9, 31–002 Kraków; e-mail: 

marek.kita@upjp2.edu.pl 
 
 

1 Por. J. Kracik, Antymodernistyczna kampania, „Znak‖ 2002, nr 566 (7), s. 31. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

130 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 ści‖2. Badacze stwierdzają – umykający nieraz religijnym entuzjastom 
„filozoficznego prawosławia‖, a skwapliwie podkreślany przez jego tra-

dycjonalistycznych adwersarzy – brak bezpośredniej ciągłości między 
spuścizną bizantyjsko-ruską, „przechowaną w jakiejś mierze 

w wewnątrzkościelnej mistyce rosyjskiego monastycyzmu‖, a rozkwita-

jącą kulturą „Rosji zeuropeizowanej‖3, do której w gruncie rzeczy nale-
żeli prekursorzy „prawosławnej odnowy‖, tacy jak Kirejewski, Chomia-

kow, Sołowjow, oraz myśliciele „prawosławnego renesansu‖ – jak Buł-

gakow czy Fłorienski. Jakkolwiek „zeuropeizowanym‖ apologetom 
prawosławia z pewnością chodziło o faktyczny powrót do źródeł, 

to jednak owoc zapoczątkowanego przez nich ruchu odnowy stanowić 
miała rekonstrukcja (w ramach „szkoły paryskiej‖) „prawosławia ideal-

nego‖, rewitalizacja „najlepszych, ale dość elitarnych tradycji‖4. Przy 

tym nawiązywanie do wspomnianych tradycji dokonywało się przecież 
w istocie niejako wtórnie, na bazie inspiracji płynących od niemieckich 

romantyków oraz w połączeniu z podejmowaniem (zgodnie z zacyto-
wanym programem Sołowjowa) wielu zagadnień „drażliwych z punktu 

widzenia oficjalnej teologii‖, a traktowanych po nowemu i rozstrzyga-
nych „w sposób niezwykle śmiały‖5. Stąd z jednej strony bierze się urok, 
jaki roztacza filozofująca teologia podejmująca nowoczesną problematy-

kę „w żywym języku refleksji‖6, z drugiej zaś strony niepokój oraz daw-

ne i nowe ostrzeżenia przed „różowym chrześcijaństwem‖ (Leontjew), 

czy też „prawosławiem w wersji soft‖ oraz „teologicznym mętniactwem‖ 

(Terlikowski)7. 

Jeśli chodzi o ekumenizm, mamy również do czynienia z powszech-
nie znanymi kontrowersjami – obawy tradycjonalistów przed „rozmy-
ciem tożsamości‖ krzyżują się z nadziejami środowisk liberalnych na 

osłabienie radykalizmu wiary – oraz z paradoksem poszukiwań teolo-
gicznego (i teologalnego) pojednania niebędącego ideologicznym kom-

promisem8. W ramach ekumenicznych poszukiwań także dość oczywisty 

                                                           
2 Sobranije soczynienij Władimira Siergiejewicza Sołowjowa, t. IV, Izdatiel’stwo Towa-

riszczestwa „Obszczestwiennaja Pol’za‖, Sankt-Pietierburg 1901–1907, s. 214. 
3 Zob. A. Walicki, Zarys myśli rosyjskiej od oświecenia do renesansu filozoficzno-religijnego, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2005, s. 786. 
4 Zob. tamże, s. 784. 
5 Por. S. Mazurek, Rosyjski renesans religijno-filozoficzny. Próba syntezy, Wyd. IFiS PAN, 

Warszawa 2008, s. 11. 
6 Zob. tamże. 
7 Zob. http://www.fronda.pl/a/evdokimov-i-pokusa-teologicznego-metniactwa.122-

18.html [dostęp 24.06.2014]. 
8 Por. M. Kita, Ekumenizm. Żyć z paradoksami, [w:] Chrześcijaństwo przed nami, 

red. J. Makowski, J Salamon, WAM, Kraków 2008, s. 111, 119–120. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

131 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 pozostaje wkład, jaki wnieśli przedstawiciele rosyjskiego „prawosławne-
go modernizmu‖. Znaczenie, jakie ma odnowiona dzięki ich spuściźnie 

teologia prawosławna dla „procesu modernizującej odnowy w kościele 
rzymskokatolickim‖9 oraz dla teologii zorientowanej ekumenicznie10, 
pozwala wpisać namysł nad dorobkiem teologicznej filozofii 

i filozofującej teologii „rosyjskiego renesansu‖ w perspektywę teologicz-
no-fundamentalną oraz w kontekst dwóch istotnych problemów. Wobec 

przywołanych wyżej napięć między chrześcijaństwem ewoluującym 

w duchu postawy Ecclesia semper reformanda, a zyskującym współcześnie 

niemało zwolenników integryzmem, istotna pozostaje mianowicie kwe-

stia właściwej oceny relacji modernizmu z jednej, a ekumenizmu z dru-
giej strony, do chrześcijańskiej ortodoksji w ujęciu katolickim i prawo-

sławnym (przy założeniu, że mimo dzielących je różnic oba wyznania 

przyjmują zasadniczo te same konstytutywne miejsca teologiczne czy też 
„źródła wiary‖ w postaci diady Biblia-Tradycja)11. Prezentacja perspek-

tywy protestanckiej została w poniższym przedłożeniu pominięta, choć 

nie sposób zignorować protestanckie impulsy w rozwoju teologicznego 
modernizmu – jednak uwzględnienie wątku sporu liberałów z fundamen-

talistami i pytania o wyważoną, otwartą na zdrowy rozwój ortodoksję na 
tym szerokim gruncie przekracza możliwości niniejszego skromnego 

szkicu. 
  
 

Odmiany chrześcijańskiego modernizmu 
  

Jak wiadomo, w historii teologii katolickiej termin „modernizm‖ 
wiąże się w szczególny sposób z kryzysem w relacjach między Stolicą 

Apostolską a kościelnym światem nauki, do jakiego doszło u samych 

początków dwudziestego wieku. Kojarzą się z nim przede wszystkim 
perypetie związane z publikacjami Alfreda Loisy i George’a Tyrrella, 

oraz dekret Lamentabili wydany przez Święte Oficjum w roku 1907 

i opublikowana w tymże roku encyklika Piusa X Pascendi Dominici gre-

                                                           
9 Zob. A. Walicki, Zarys myśli rosyjskiej..., dz. cyt., s. 783. 
10 Zob. np. zwierzenia Y. Congara na temat inspiracji dla swej teologii oraz 

„powołania ekumenicznego‖, [w:] J. Puyo, Życie dla prawdy. Rozmowy z ojcem Congarem, 

tłum. A. Paygert, IW Pax, Warszawa 1982, s. 66–67, 75. 
11 Por. A. Zuberbier, J. Tofiluk, J. Gross, M. Uglorz, J. Stahl, B. Tranda, K. Karski, 

Porównanie wyznań rzymsko-katolickiego, prawosławnego, ewangelicko-augsburskiego, 

ewangelicko-reformowanego, Konsystorz Kościoła Ewangelicko-Reformowanego, Warsza-

wa 1988, s. 13, 16. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

132 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 gis12. Wspomniana encyklika zapoczątkowała trwającą do końca pontyfi-

katu papieża Sarto „wojnę siedmioletnią‖ z autentycznymi lub mniema-

nymi zagrożeniami dla ortodoksji13, a w umysłach katolików zoriento-
wanych integrystycznie ugruntowała wizję modernizmu jako „sumy 

wszystkich herezji‖. Wyważona refleksja historyczno-teologiczna poka-

zuje obecnie, że reakcje najwyższego katolickiego Magisterium na mo-
dernizm „bez przesady można określić jako wyraz paniki‖, a spójny mo-

dernistyczny system poglądów „istniał tak naprawdę jedynie w samej 
encyklice‖14, kreślącej „surrealistyczną, przetykaną inwektywami wizję 

spisku, którego nie było‖15.  

Istotą tendencji modernistycznej, będącej „grą między dyscyplinami, 
opartą na trójkącie nauk humanistycznych, filozofii i teologii‖16, były 

właśnie „wysiłki głoszenia treści wiary [...] w sposób bardziej nowocze-
sny, spójny z nowożytnym poglądem na świat‖17. Mając korzenie 

w protestanckiej teologii liberalnej – a więc w dążeniach, spod znaku 

twórczości Schleiermachera, Ritschla i von Harnacka, ku romantyczne-
mu dowartościowaniu doświadczenia religijnego oraz „unaukowieniu‖ 

chrześcijaństwa według standardów oświeceniowych – modernizm 

obejmował z grubsza trzy główne kierunki krytyki zastanej postaci tra-
dycji18. Podejmowano mianowicie naukową krytykę tekstów biblijnych, 

historyczną krytykę ewolucji dogmatów oraz krytykę ukształtowanej po 
Trydencie postaci katolicyzmu w aspekcie jego paradygmatów teolo-
gicznych i form ustroju kościelnego. Przy tym pole toczącego się 

w związku z nowymi tendencjami sporu ideowego również przybiera 

formę trójkąta stanowisk19, gdzie linie napięć przebiegają między pozy-

cjami integrystycznie nastawionych neoscholastyków oraz modernistów 
„umiarkowanych‖ (jak M. Blondel, M. J. Lagrange, L. Laberthonniere, 
L. Duchesne) i „radykalnych‖ (jak wspomniani Loisy i Tyrrell, oraz 
E. Le Roy). Ważąc nie tylko zagrożenia, ale i korzyści dla ortodoksji 

płynące z modernizmu, należałoby naprzeciw subiektywizacji wiary 

                                                           
12 Por. J. L. Illanes, J. I. Saranyana, Historia teologii, tłum. P. Rak, Wydawnictwo M, 

Kraków 1997, s. 424–427. 
13 Zob. J. Kracik, Antymodernistyczna kampania, dz. cyt., s. 31. 
14 Zob. T. Dzidek, P. Sikora, Historyczne koncepcje teologii, [w:] Teologia fundamentalna, 

t. 5: Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Napiórkowski, 

Wydawnictwo Naukowe Papieskiej Akademii Teologicznej, Kraków 2006, s. 43. 
15 Zob. J. Kracik, Antymodernistyczna kampania, dz. cyt., s. 33. 
16 Zob. T. Dzidek, P. Sikora, Historyczne koncepcje teologii, dz. cyt., s. 43. 
17 T. Dzidek, Wpływ modernizmu na współczesną teologię, „Znak‖ 2002, nr 566 (7), s. 57. 
18 Zob. L. Kołakowski, Uwaga o modernizmie, „Znak‖ 2002, nr 566 (7), s. 14. 
19 Por. T. Dzidek, Wpływ modernizmu na współczesną teologię, dz. cyt., s. 57–58. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

133 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 położyć na szali restytucję jej podmiotowego charakteru, a także perso-
nalnego (a nie uprzedmiotowionego, zredukowanego do doktryny) ro-
zumienia Objawienia20. Do pewnego stopnia uzasadniona, lecz osta-
tecznie przesadna reakcja Piusa X na modernizm, oraz rozpętana za 
pontyfikatu wspomnianego papieża antymodernistyczna histeria – ukró-

cona dopiero przez Benedykta XV – poskutkowała skrzywdzeniem wielu 

osób szczerze religijnych21 i poważnym przyhamowaniem rozwoju teo-
logii katolickiej. Utrzymujący się w eklezjastycznej mentalności osad 

integryzmu doskwierał jeszcze za Piusa XII, dając o sobie szczególnie 

mocno znać przy okazji kłopotów, jakie spadły na przedstawicieli tzw. 

nouvelle theologie, a zmiana kościelnego klimatu w epoce Soboru Waty-

kańskiego II jedynie sprowadziła integryzm do roli bardziej lub mniej 
lojalnej opozycji, bynajmniej go nie usuwając. Gdy chodzi o modernizm, 

to jakkolwiek jego postać „radykalna‖, wciąż odżywająca na przestrzeni 
ostatnich dziesięcioleci, pozostaje nieakceptowalna, zarazem w swej 

postaci „umiarkowanej‖ nie tylko zachowuje prawo obywatelstwa w 
chrześcijaństwie, ale jest temu ostatniemu niezbędny do życia. 

Co więcej, nie nosząc tej nazwy, był w nim obecny od zawsze. „Moder-
nizmy w Kościele pojawiają się razem z różnymi przekształceniami kul-

turalnymi, sens każdego doktrynalny jest inny, ale struktury duchowe 
podobne. Modernistą był Klemens z Aleksandrii, modernistą był Tomasz 

z Akwinu [...], modernistami byli jezuici‖22. Do zwolenników umiarko-
wanego modernizmu można ostrożnie zaliczyć także poprzednika autora 

encykliki Pascendi na Piotrowej katedrze, Leona XIII. Formułowane w 

połowie lat sześćdziesiątych ubiegłego wieku zarzuty arcybiskupa Le-

febvre’a, dotyczące modernistycznego charakteru aggiornamento, 

są słuszne gdy chodzi o identyfikację tendencji, problematyczne okazują 

się natomiast w warstwie jej kwalifikacji teologicznej – do czego przyj-
dzie jeszcze powrócić w niniejszym szkicu. 

Rosyjski prawosławny modernizm renesansu filozoficzno-religijnego 
sytuuje się w dużej mierze na pozycjach „umiarkowanych‖, jeśli brać 

pod uwagę głównie filozofię religijną spod znaku Sołowjowa (a w każ-

dym razie spod sztandaru Towarzystwa Filozoficznego jego imienia) 

                                                           
20 Zob. tamże, s. 58–59.  
21 „Modernistów łączyło [...] pragnienie pozostania w Kościele, przy czym nie chcieli 

oni zrezygnować z pewnych współczesnych idei i dążyli do oczyszczenia katolicyzmu 

z niektórych »przestarzałych« elementów‖ (D. Motak, Nowoczesność i fundamentalizm. 

Ruchy antymodernistyczne w chrześcijaństwie, Wydawnictwo „Nomos‖, Kraków 2002, 

s. 52). 
22 L. Kołakowski, Uwaga o modernizmie, dz. cyt., s. 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

134 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 oraz „szkołę rosyjską‖ (określenie Aleksandra Schmemanna)23 w dwu-
dziestowiecznej teologii prawosławnej. Chodziło tam, by sparafrazować 

Schmemanna, o twórcze wykraczanie w duchu ojców Kościoła poza 
„literę‖ ich myśli, żeby adekwatnie odpowiedzieć na sytuacje powstałe 

w wyniku rozwoju filozofii i wypracowanie „prawosławnego‖ sposobu 

odnajdywania się w warunkach modernizacji. Tenże filozoficzno-
religijny renesans miał jednak ewidentnie także swoją wersję „radykalną‖ 

w postaci nurtu „nowej świadomości religijnej‖ Dymitra Miereżkow-

skiego, Zinaidy Gippius, Wasyla Rozanowa czy nawet Mikołaja Bierdia-
jewa. 

 

Ekumeniczna recepcja „paryskiego prawosławia” 
  

Prehistorię nowoczesnego ruchu ekumenicznego naznaczył – o czym 
nie ma potrzeby szczególnie się rozwodzić – pozytywny ferment wzbu-

dzony przez Sołowjowa, autora szeroko znanej oraz wielopoziomowej 

(a więc nie tylko teologicznej) „ekumenicznej syntezy‖ (by posłużyć się 
sformułowaniem A. Walickiego)24. Naznaczeni jego prekursorską chary-

zmą przedstawiciele rosyjskiego renesansu filozoficzno-religijnego nieraz 

wykazywali ekumeniczne skłonności. Specyficzna i z konieczności 
(w związku z konwersją na katolicyzm) kontrowersyjna była droga inte-

lektualna i duchowa Wiaczesława Iwanowa, którego wkład w zbliżenie 
rozdzielonych Kościołów mimo to pozostaje niewątpliwy. To właśnie 

jego sentencja o zachodniej (łacińskiej) i wschodniej (grecko-

słowiańskiej) tradycji jako „dwóch płucach‖ chrześcijańskiej Europy 
zainspirowała ekumeniczną optykę i dyskurs papieża Jana Pawła II do 

tego stopnia, że właśnie temu ostatniemu bywa często przypisywane 
autorstwo samej przywołanej formułki. Znane są zaangażowania eku-

meniczne Sergiusza Bułgakowa z okresu jego działalności duszpaster-

skiej i naukowej (jako wykładowcy oraz rektora Instytutu św. Sergiusza) 
we Francji25, a także, rozwijana również na emigracji, ekumeniczna dzia-

łalność Bierdiajewa26. Pierwszy był współzałożycielem i aktywnym 

                                                           
23 Zob. A. Schmemann, Russian Theology: 1920–1972. An Introductory Survey, 

http://www.schmemann.org/byhim/russiantheology.html [dostęp: 28.06.2014]. 

Por. P. Valliere, Modern Russian Theology: Bukharev, Soloviev, Bulgakov. Orthodox Theology 

in a New Key, William B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, Michigan 

2000, s. 1–4. 
24 Zob. A. Walicki, Rosja, katolicyzm i sprawa polska, Wydawnictwo Prószyński i S-ka, 

Warszawa 2003, s. 173 i n. 
25 Tamże, s. 257. 
26 Tamże, s. 265. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

135 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 członkiem prawosławno-anglikańskiego Stowarzyszenia im. św. Albana 
i św. Sergiusza, drugi organizował ekumeniczne spotkania w swoim 

domu w podparyskim Clamart, gdzie bywali J. Maritain, G. Marcel, 
E. Gilson, L. Laberthoniere i E. Mounier. 

Dziedzictwo prawosławnego „umiarkowanego modernizmu‖ w po-

staci wspomnianego wyżej fenomenu „szkoły rosyjskiej‖, znalazło swoje 

centrum promieniowania w Prawosławnym Instytucie św. Sergiusza 
w Paryżu. Jakkolwiek w trakcie rozwoju tego ośrodka doszło w pewnym 

momencie do swoistej „zmiany warty‖ i pod koniec lat czterdziestych 
XX w. wiodącą rolę zaczęła w nim odgrywać orientacja „neopatrystycz-

na‖, konkurencyjna wobec modernizującej tendencji27, to jednak póź-

niejsze pokolenie przedstawicieli paryskiego centrum promieniowania 
„światła ze Wschodu‖, jak Paul Evdokimov czy Olivier Clement, 
transmitowało w świat zachodni swego rodzaju nową syntezę moderni-

zmu i tradycji28. Właśnie dziedzictwo tak postrzeganego „paryskiego 

prawosławia‖ urzeka teologów i wiernych innych wyznań duchem (by 
zapożyczyć garść określeń od Wacława Hryniewicza) „otwartości i po-

szukiwań nowego wyrazu dla swojej wiekowej mądrości‖ oraz „teologii 
medytacyjnej, tchnącej duchem wewnętrznej wolności i uwrażliwiającej 

na przemieniającą moc Boskiego piękna‖29. 

Szczególnym paradoksem recepcji modernistycznego ujęcia tradycji 
prawosławnej w jej „paryskiej‖ relekturze pozostaje kariera, jaką zrobiła 

we współczesnej ekumenicznie zorientowanej teologii doktryna eklezjo-

logiczna Chomiakowa. Ten prekursor renesansu filozoficzno-religijnego 
był, jak wiadomo, z jednej strony zajadłym prawosławnym szowinistą 

wyznaniowym, z drugiej strony zaś autorem dla oficjalnych cerkiewnych 

autorytetów podejrzanym czy wręcz błądzącym. Tenże Chomiakow – 
którego zasadnicze intuicje dotyczące idealnego Kościoła były notabene 

przez Zdziechowskiego per analogiam łączone z „ruchem, na który piętno 

swej myśli nałożyli Newman i Tyrrell, Blondel i Laberthonière, Hügel 

                                                           
27 Paul Valliere wskazuje na pokrewieństwo „teologicznego klasycyzmu‖ prawo-

sławnej szkoły „neopatrystycznej‖ z nastawieniem metodologicznym rzymsko-

katolickiego neotomizmu oraz protestanckiej neo-ortodoksji. Zob. tenże, Modern Russian 

Theology…, dz. cyt., s. 6. 
28 W taki mniej więcej sposób (choć nieco innymi słowami) charakteryzuje myśl 

teologiczną Evdokimova, jako jednego ze swych mistrzów, Clement (zob. tenże, Inne 

słońce. Duchowa autobiografia, tłum. M. Żurowska, Wydawnictwo Księży Marianów, 

Warszawa 1998, s. 133), a należy brać pod uwagę, że obaj wymienieni autorzy mają 

wielki wkład w popularyzację prawosławia na Zachodzie. 
29 Zob. W. Hryniewicz, Teolog Boskiego piękna, [w:] Leksykon wielkich teologów XX 

i XXI wieku, red. J. Majewski, J. Makowski, Biblioteka „Więzi‖, Warszawa 2003, s. 105. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

136 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 i Williams‖30 i którego „modernistyczna‖ orientacja daje o sobie wyraź-

nie znać w immanentnym charakterze przeżywania kościelnej jedności – 

zainspirował swym nauczaniem o „soborowości‖ między innymi ekle-
zjologię Y. Congara w aspekcie „teologii laikatu‖31. Jednocześnie „czy-

stą‖ myśl Chomiakowa dzieliła, gdy chodzi o stosunek do intuicji eku-

menicznych, prawdziwa przepaść od popularyzujących jego idee rosyj-
skich myślicieli religijnych XX wieku32. 

Ogólnie rzecz ujmując, darami rosyjskiego „prawosławnego moder-

nizmu‖ dla odzyskującej w niedawno minionym stuleciu swą samoświa-
domość chrześcijańskiej ekumeny wydają się także – obok „komunijne-

go‖ pojmowania eklezjologii i ortodoksji (trwanie w Prawdzie na sposób 
jej „przeżywania‖, inspirowane przez Ducha Prawdy immanentnego 
wierzącym, choć zstępującego „z góry‖) – swoiste, naznaczone kontek-

stem „wschodnim‖, potwierdzenie „neo-augustyńskiej‖ tendencji do 
restytuowania teologii związanej z duchowością oraz filozofii uprawia-

nej w kluczu racjonalności integralnej (zgodnie z Sołowjowowskim po-

stulatem) i „mistycznej‖ (w duchu „realizmu mistycznego‖, proklamo-
wanego przez Bierdiajewa). Biorąc pod uwagę fakt, że katolicyzm 

w wydaniu Möhlera, Newmana lub Blondela nie stanowił w okresie 

przed Vaticanum II wizytówki swego Kościoła, a „umiarkowany ontolo-

gizm‖ Rosminiego33 znajdował się na cenzurowanym, propozycje „szko-

ły paryskiej‖ mogły się jawić jako prawdziwa rewelacja. 
 

                                                           
30 Zob. M. Zdziechowski, „Wezwanie do świętości”, [w:] tenże, Wybór pism, 

Wydawnictwo Znak, Kraków 1993, s. 150–151. 
31 Zob. A. Walicki, Rosja, katolicyzm i sprawa polska, dz. cyt., s. 75. 
32 Por. tamże, s. 78—79. 
33 Myśl włoskich spirytualistów katolickich końca XIX wieku, zgodnie 

ze spostrzeżeniem W. Erna wykazująca ideowe pokrewieństwo z religijną filozofią 

rosyjskiego renesansu filozoficzno-religijnego, była na gruncie katolickim podejrzana lub 

wręcz inkryminowana właśnie w związku z jej „ontologizmem‖, który w oczach Erna 

stanowił znamię ortodoksyjności. Dokładniejsze studium porównawcze rosyjskiego 

„mistycznego realizmu‖ i zachodniego spirytualizmu, zwłaszcza w wersji rosminiańskiej 

(jej autor, o czym warto pamiętać, został ostatecznie zrehabilitowany i nawet wyniesiony 

na ołtarze w roku 2007), pozwala wyjaśnić wynikłe z niedostatecznego rozpoznania 

niuansów poszczególnych dyskursów filozoficzno-teologicznych nieporozumienia oraz 
wprowadzić dystynkcję między „skrajnym‖ ontologizmem heterodoksyjnym 

i ortodoksyjnym „ontologizmem umiarkowanym‖. Zob. M. Kita, Logos większy niż ratio. 

Dwa świadectwa chrześcijańskiego modelu racjonalności u progu epoki współczesnej, Wydawnic-

two WAM, Kraków 2012, s. 72–94. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

137 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Jaki ekumenizm, jaka ortodoksja? 
  

Konstatowane, choćby przez cytowanego wyżej Zdziechowskiego, 
pokrewieństwo intuicji oraz idei „modernistycznych‖ w łonie różnych 

tradycji konfesyjnych może być – oczywiście – interpretowane na dwa 

sposoby i postrzegane jako świadectwo bądź to „ekumenicznej ortodok-
sji‖, bądź „ekumenizmu heretyków‖. Przy tym samo padające w tytule 

niniejszego przedłożenia sformułowanie „ortodoksja ekumeniczna‖ mo-
że się prezentować nieco dwuznacznie, przywołując albo ideę autentycz-

nej ortodoksji w jej wymiarze „powszechnym‖ (w znaczeniu trzeciego 

z przymiotów Kościoła wymienionych w Nicejsko-Konstan-
tynopolitańskim Symbolu Wiary) i ekumenicznym (w sensie zbliżonym 

do występującego w syntagmie „sobór ekumeniczny‖), albo wizję pew-

nego rodzaju „poprawności ideologicznej‖ w kontekście „mody na eku-
menizm‖. W niniejszym szkicu chodzi jednak zdecydowanie o pierwsze 
z przywołanych znaczeń. Zakładając, że zdrowy ekumenizm nie kłóci się 

z ortodoksją, lecz pozostaje „łaską prawdy‖34, wypada się zatroszczyć 
o uporządkowanie pojęć, występujących w sporach integrystów ze zwo-

lennikami kościelnej odnowy. 

Silny nacisk na odróżnianie wartości duchowych od ich falsyfikatów 
kładł sam ojciec „modernistycznej‖ religijnej filozofii rosyjskiej – Wła-

dimir Sołowjow. W eseju napisanym w roku 1891 upominał się o wier-
ność autentycznej postaci chrześcijaństwa jako afirmacji „Ewangelii 

o królestwie Bożym‖ (por. Mt 4, 23), będącym „pełnym urzeczywistnie-

niem pierwiastka boskiego w przyrodniczo-ludzkim poprzez Bogoczło-
wieka Chrystusa, czyli innymi słowy – pełnią naturalnego ludzkiego 

życia, zjednoczonego poprzez Chrystusa z pełnią Bóstwa‖35. W imię 
tego autentycznego chrześcijaństwa, ewangelicznego i „chalcedońskie-

go‖ oraz kościelnego (Kościół był dla niego niezbędnym obiektywizują-

cym Objawieniem rzeczywistości Boga-Człowieka)36, myśliciel przeciw-
stawiał się Tołstojowskiemu redukowaniu Chrystusowego przesłania 

do „abstrakcyjnej moralności o charakterze po części filantropijnym, 

a po części ascetycznym‖37, ale także odrzucał integrystyczną i „monofi-
zycką‖ pokusę przemiany „gronowego wina żywego chrześcijaństwa na 

czysty spirytus abstrakcyjnych dogmatów z domieszką hierarchicznych 
                                                           

34 Por. Jan Paweł II, Encyklika Ut unum sint, 38. 
35 W. Sołowjow, O falsyfikatach, tłum. J. Zychowicz, [w:] tenże, Wybór pism, t. 1, Wy-

dawnictwo W drodze, Poznań 1988, s. 160. 
36 Zob. tenże, Duchowe podstawy życia, tłum J. Zychowicz, [w:] tenże, Wybór pism, t. I, 

dz. cyt., s. 12–13. 
37 Zob. tenże, O falsyfikatach, dz. cyt., s. 157. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

138 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 i mistycznych elementów, niezrównoważonych pierwiastkami ludzkiej 
wiedzy‖38 oraz neo-doketystyczną pokusę poprzestania na „religijności 

kruchty‖ i społeczno-politycznym konserwatyzmie, bez angażowania się 
w naprawę świata39. Również w kwestii leżącego mu na sercu zjedno-

czenia chrześcijan, niezależnie od przejściowego zabłąkania się w mean-

dry polityczno-kościelnej utopii, potrafił ostatecznie (nie wyrzekając się 
swych głównych idei)40 rozróżnić między fałszywym ekumenizmem An-

tychrysta-Filantropa a prawdziwym ekumenizmem wyznawców-
męczenników, spod symbolicznych sztandarów Piotra, Pawła i Jana 
oraz (przede wszystkim) spod znaku wcielonego i zmartwychwstałego 

Miłośnika Ludzi41. Pewnych analogii z takim podejściem – poszukiwa-

niem jedności, ale bynajmniej nie za wszelką cenę, nie na drodze rezy-
gnacji z rozeznanej w sumieniu prawdy – można się dopatrzeć zarówno 

w postawie Bułgakowa rozważającego, nie bez rozterek, swą przynależ-

ność konfesyjną (inaczej niż raczej indyferentny Bierdiajew)42, oraz (mu-

tatis mutandis) w ambiwalentnym początkowo podejściu oficjalnego kato-

lickiego Magisterium do ruchu ekumenicznego. Recepcja ideałów zary-

sowanych podczas słynnej I Światowej Konferencji Misyjnej w Edyn-

burgu przebiegała na gruncie rzymskokatolickim opornie, droga od en-

cykliki Piusa XI Mortalium animos, ostrzegającej przed zgubnym dla or-

todoksji „panchrystianizmem‖, do Ut unum sint Jana Pawła II (gdzie 

ruch ekumeniczny nazwany został „dziełem Ducha Świętego‖) nie była 

łatwa właśnie z powodu troski o wierność tradycji „wiary raz tylko prze-
kazanej świętym‖ (Jud 3). Istnieje różnica między fałszywym „ireni-

zmem‖, swoistym ekumenizmem wierzących „niezbyt mocno‖, 

oraz profetycznym ekumenizmem wierzących radykalnie.  
Zgodnie z wizją katolickiego pioniera ruchu ekumenicznego, o. Paula 

Couturiera (1881–1953), w centrum starań o pojednanie chrześcijan róż-

nych wyznań powinna się znajdować modlitwa „o nadejście takiej jed-
ności, jakiej chce Chrystus‖43, czyli „ekumenizm duchowy‖, zakorze-

                                                           
38 Zob. tamże, s. 158. 
39 Zob. tamże, s. 166–168. 
40 Wnikliwie wczytując się w myśl Sołowjowa z końcowego okresu jego życia 

i twórczości wypada się chyba zgodzić z wnioskiem A. Walickiego, że zarysowany 

w Opowieści o Antychryście zwrot ku „eschatologii absolutnej‖ nie zrywa ciągłości tejże 

myśli w odniesieniu do przyświecających filozofowi ideałów wielopłaszczyznowej 

„ekumenicznej syntezy‖. Zob. tenże, Rosja, katolicyzm i sprawa polska, dz. cyt., s. 243–245. 
41 Por. W Sołowjow, Trzy rozmowy [w:] tenże, Wybór pism, t. II, dz. cyt., s. 142. 
42 Zob. A. Walicki, Rosja, katolicyzm i sprawa polska, dz. cyt., s. 256–260. 
43 Zob. notkę Paul Couturier and Spiritual Ecumenism, http://paulcoutu-

rier.faithweb.com/pcbiography2.html [dostęp 25.06.2014]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

139 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 niony w żywej relacji do pojmowanej personalnie Prawdy (por. J 14, 6). 
Osobowe rozumienie „własnej treści chrześcijaństwa‖ akcentował też 

w Wykładach o Bogoczłowieczeństwie Sołowjow, głosząc, że „ową treść 

stanowi jedynie i wyłącznie Chrystus‖44. To przypomnienie, korespondu-

jące z późniejszym nauczaniem Guardiniego o tym, że „Osoba Jezusa 

Chrystusa, ze swą historyczną niepowtarzalnością i wiekuistą chwałą, 
sama jest kategorią, która określa chrześcijańskie życie, chrześcijański 

czyn i chrześcijańską naukę‖45, kieruje uwagę ku zasadniczej prawdzie 
ortodoksji: tradycja to coś żywego. Według Apostoła być chrześcijani-

nem to „być w Chrystusie‖ (por. 2 Kor 5, 17) i „mieć Ducha Chrystuso-

wego‖ (por. Rz 8, 9), który stopniowo „prowadzi do całej prawdy‖ 
(por. J 16, 13) – a tradycja wiary jest, jak pisze metropolita Kallistos Wa-
re, „życiem Ducha Świętego w Kościele‖46. Dlatego „prawosławne poj-

mowanie Tradycji nie jest statyczne, lecz dynamiczne, nie jest ślepą ak-
ceptacją przeszłości, ale żywym odkrywaniem Ducha Świętego w teraź-

niejszości‖47. Cytowany hierarcha ostrzega zarówno przed bezkrytycz-

nym nowinkarstwem teologicznym, jak i przed „starowierskim‖ konser-
watyzmem i jałową „teologią powtórzeń‖48. Takie „Chomiakowowskie‖ 

– ale i zgodne z biblijną doktryną o „namaszczeniu‖, jakim obdarowani 

są wierzący (por. 1 J 2, 20, 27) – nauczanie o „przeżyciowym‖ aspekcie 
konstytutywnej Tradycji (por. 2 Tes 2, 15; 3, 6), różnej od niosących ją 

lepiej lub gorzej (albo w ogóle) „tradycji ludzkich‖ (por. Mk 7, 8-9)49, 

współbrzmi z ujęciem subiektywnego aspektu tejże Tradycji (czyli sensus 

fidelium) przez J. A. Möhlera50. Ten ostatni pisał o „swoistym zmyśle 

                                                           
44 Sobranije soczynienij Władimira Siergiejewicza Sołowjowa, t. III, Izdatiel’stwo 

Towariszczestwa „Obszczestwiennaja Pol’za‖, Sankt-Pietierburg 1901–1907, s. 103. 
45 R. Guardini, Istota chrześcijaństwa, [w:] tenże, O istocie chrześcijaństwa, tłum. 

G.Sowiński, Wyd. Znak, Kraków 2000, s. 65. 
46 K. Ware, Kościół prawosławny, tłum. W. Misijuk, Wydawnictwo Bractwo 

Młodzieży Prawosławnej w Polsce, Białystok 2002, s. 221. 
47 Tamże. 
48 W podobnym tonie wypowiadał się w zakończeniu swego „zarysu drogi 

prawosławia w historii‖ A. Schmemann, który notabene widział w „nowej prawosławnej 

syntezie‖ stworzonej przez słowianofilów oraz renesans filozoficzno-religijny właśnie 

przejaw „duchowego odrodzenia‖ i „powrotu do żywych i wiecznych źródeł [...] wiary‖. 

Jednocześnie odżegnywał się tak od „grzechu absolutyzacji przeszłości‖, jak i od 

(używając literalnie tego terminu) „modernizmu‖ rozumianego jako absolutyzacja 

współczesnych paradygmatów naukowo-kulturowych. Zob. tenże, Droga prawosławia 

w historii, tłum. W. Misijuk, Wyd. Bractwo Młodzieży Prawosławnej w Polsce, Białystok 

2001, s. 330, 332–333. 
49 Por. T. Dzidek, P. Sikora, Miejsca poznania teologicznego, [w:] Teologia fundamentalna, 

t. 5, dz. cyt. s. 99–100. 
50 Zob. tamże, s. 112. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

140 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 chrześcijańskim, który istnieje w Kościele i rozprzestrzenia się przez 
eklezjalne wychowanie‖, gdzie autorytet Magisterium współistnieje 

i koreluje z immanentną nadprzyrodzoną inspiracją wierzącego, obecno-
ścią Bożego Ducha w postaci „swoistego chrześcijańskiego taktu, głębo-

kiego, prowadzącego pewnie zmysłu‖51. Mistyczna koncepcja żywej 

Tradycji, prezentowana przez „zmodernizowane‖ prawosławie, spotyka 
się odnowioną perspektywą katolicką, gdzie przezwyciężenie pseudo-

ortodoksyjnej „tendencji absolutyzacji doktryny‖52 dokonało się w duchu 

jak najbardziej ortodoksyjnej wiary w Boską asystencję obiecaną Kościo-
łowi w Ewangelii (por. Mt 28, 20) i wierności jego historycznym do-

świadczeniom, przestudiowanym zwłaszcza przez J. H. Newmana, ba-
dającego w perspektywie historyczno-dogmatycznej reguły uprawnione-

go rozwoju doktryny53. 
Podsumowując dopowiedzmy, iż uważna lektura Pisma pokazuje, 

że choć z jednej strony „posłuszeństwo wiary‖ (Rz 1, 5; 16, 26) wyzna-

cza granice dociekań i w ramach konsensusu ortodoksji (por. 1 Kor 1, 

10; 4, 1-2) „nie wolno wykraczać ponad to, co zostało napisane‖ (1 Kor 
4, 6), to zarazem wierzący, poprzez aktualizujące rozważanie dawniej-

szych i nowszych danych Objawienia oraz „znaków czasu‖ (por. Mt 13, 
52; Łk 2, 19.51; Mt 16, 3) „wzrastają przez głębsze poznanie Boga‖ 
(por. Kol 1, 6. 9-10). Nowy Testament sugeruje też wyraźnie, że nie mu-

simy (a nawet wręcz nie możemy) odsądzać w naszych konfesyjnych 

społecznościach od czci i wiary tego, kto powołuje się na Chrystusa, 
a „nie chodzi z nami‖ (por. Mk 9, 38-40), oraz że skłóceni zwolennicy 

„Pawła, Apollosa i Kefasa‖ nie przestają być Kościołem cieszącym się 
obfitością, a nawet pełnią łask (por. 1 Kor 1, 7. 12-13). Innymi słowy, 

w teologicznej optyce wiary „nie abstrakcyjnej, lecz żywej‖ (by zapoży-

czyć sformułowanie Sołowjowa dotyczące fundamentalnych przekonań), 
zarówno eklezjalna mistyka karmiona medytacją Biblii, jak historyczna 

empiria, potwierdzają ortodoksyjną prawomocność „umiarkowanego‖ 
modernizmu. Z kolei ten właśnie, razem z przywołanymi skryptury-

stycznymi sugestiami, dostarcza uzasadnień dla zdrowego ekumenizmu 

doktrynalnego, zakorzenionego w rzetelnej relekturze źródeł przy jedno-
czesnej wierności temu, co przyjmujemy jako inspirowane „z wysoka‖ 

w naszej wspólnocie oraz otwartości na analogiczną inspirację odkrywa-

ną u innych chrześcijan. Rosyjski „prawosławny modernizm‖ wspiera 
i potwierdza zachodnie tendencje modernizujące w ramach ortodoksji, 

                                                           
51 Zob. tamże. 
52 Zob. T. Dzidek, P. Sikora, Historyczne koncepcje teologii, dz. cyt., s. 42–45. 
53 Zob. J. L. Illanes, J. I. Saranyana, Historia teologii, dz. cyt., s. 390–392. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

141 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 koreluje z nimi w ekumenicznym dążeniu do aggiornamento u źródeł. 

Olivier Clement, francuski spadkobierca „rosyjskiej syntezy‖ prawosła-

wia, uczył w takim właśnie duchu, że wobec osiągnięć katolickiego 
„określenia się chrześcijaństwa wobec nowoczesności‖, sprzężonego z 

wyzwalającym „odnalezieniem wrażliwości patrystycznej‖ (dzięki stu-

diom Chenu, Congara, Danielou, de Lubaca), a także wyjątkowemu 
„pogłębieniu  znajomości Pisma Świętego‖ dzięki powiązanym, prote-

stancko-katolickim badaniom egzegetycznym, konieczne jest czerpanie 
z „profetycznego impulsu‖ takich myślicieli jak Bierdiajew, Bułgakow 
czy Fłorienski. „Prawosławni wciąż mówią o ojcach Kościoła. To bar-

dzo dobrze, lecz ojcowie nie są Objawieniem. Oni w pierwszym tysiącle-
ciu dali komentarz do Objawienia. Teraz musimy podjąć taki sam wysi-

łek – w kontekście XXI wieku‖54. 

 

 

Bibliografia 

 
 

Clement O., Pamiętniki nadziei. Rozmowa z Jeanem-Claudem Noyer, tłum. 

M. Żurowska, Wyd. W drodze, Poznań 2008. 

Clement O., Inne słońce. Duchowa autobiografia, tłum. M. Żurowska, 

Wyd. Księży Marianów, Warszawa 1998. 

Dzidek T., Wpływ modernizmu na współczesną teologię, „Znak‖ 2002, 

nr 566 (7), s. 45–72. 

Dzidek T., Sikora P., Historyczne koncepcje teologii, [w:] Teologia 

fundamentalna, t. 5: Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, 

Ł. Kamykowski., A. Napiórkowski, Wydawnictwo Naukowe 

Papieskiej Akademii teologicznej, Kraków 2006, s. 11–50. 
Dzidek T., Sikora P., Miejsca poznania teologicznego, [w:] Teologia 

fundamentalna, t. 5: Poznanie teologiczne, red. T. Dzidek, 

Ł. Kamykowski., A. Napiórkowski, Wydawnictwo Naukowe 

Papieskiej Akademii Teologicznej, Kraków 2006, s. 89–124. 

Guardini R., Istota chrześcijaństwa, [w:] tenże, O istocie chrześcijaństwa, 

tłum. G. Sowiński, Wydawnictwo „Znak‖, Kraków 2000, s. 7–67. 

Hrynewicz W., Teolog Boskiego piękna, [w:] Leksykon wielkich teologów XX 

i XXI wieku, red. J. Majewski, J. Makowski, Biblioteka „Więzi‖, 

Warszawa 2003, s. 105–115. 

                                                           
54 O. Clement, Pamiętniki nadziei. Rozmowa z Jeanem-Claudem Noyer, tłum. 

M. Żurowska, Wyd. W drodze, Poznań 2008, s. 211; por. też s. 208–209. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

142 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Illanes J. L., Saranyana J. I., Historia teologii, tłum. P. Rak, Wydawnictwo 

M, Kraków 1997. 

Jan Paweł II, Encyklika Ut unum sint, Libreria Editrice Vaticana 1995. 

Karski K., Porównanie wyznań rzymsko-katolickiego, prawosławnego, 

ewangelicko-augsburskiego, ewangelicko-reformowanego, Konsystorz 

Kościoła Ewangelicko-Reformowanego, Warszawa 1988. 

Kita M., Ekumenizm: Żyć z paradoksami, [w:] Chrześcijaństwo przed nami, 

red. J. Makowski, J. Salamon, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, 
s. 111–121. 

Kita M., Logos większy niż ratio. Dwa świadectwa chrześcijańskiego modelu 

racjonalności u progu epoki współczesnej, Wydawnictwo WAM, Kraków 

2012. 

Kołakowski L., Uwaga o modernizmie, „Znak‖ 2002, nr 566 (7), s. 13–18. 

Kracik J., Antymodernistyczna kampania, „Znak‖ 2002, nr 566 (7),      

s. 30–44. 
Mazurek S., Rosyjski renesans religijno-filozoficzny. Próba syntezy, 

Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2008. 

Motak D., Nowoczesność i fundamentalizm. Ruchy antymodernistyczne 

w chrześcijaństwie, Wydawnictwo Nomos, Kraków 2002. 

Paul Couturier and Spiritual Ecumenism, http://paulcoutu-

rier.faithweb.com/pcbiography2.html [dostęp 25.06.2014]. 

Puyo J., Życie dla prawdy. Rozmowy z ojcem Congarem, tłum. A. Paygert, 

IW Pax, Warszawa 1982. 
Schmemann A., Droga prawosławna w historii, tłum. H. Paprocki, Wyd. 

Bractwo Młodzieży Prawosławnej w Polsce, Białystok 2001. 
Schmemann A., Russian Theology: 1920–1972. An Introductory Survey, 

http://www.schmemann.org/byhim/russiantheology.html [dostęp 

28.06.2014]. 
Sobranije soczynienij Władimira Siergiejewicza Sołowjowa, t. III i IV, 

Izdatiel’stwo Towariszczestwa „Obszczestwiennaja Pol’za‖, Sankt-
Pietierburg 1901–1907. 

Sołowjow W., Duchowe podstawy życia, tłum. J. Zychowicz, 

[w:] W. Sołowjow, Wybór pism, t. I, Wyd. W drodze, Poznań 1988, 

s. 9–121. 

Sołowjow W., O falsyfikatach, tłum. J. Zychowicz, [w:] W. Sołowjow, 

Wybór pism, t. I, Wyd. W drodze, Poznań 1988, s. 155–168. 

Sołowjow W., Trzy rozmowy, tłum. J. Zychowicz, [w:] W. Sołowjow, 

Wybór pism, t. II, Wyd. W drodze, Poznań 1988, s. 13–150. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

143 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Terlikowski T., Evdokimov i pokusa teologicznego mętniactwa, 

http://www.fronda.pl/a/evdokimov-i-pokusa-teologicznego-
metniactwa,12218.html [dostęp 24.06.2014]. 

Walicki A., Rosja, katolicyzm i sprawa polska, Wydawnictwo Pruszyński 

i S-ka, Warszawa 2003. 

Walicki A., Zarys myśli rosyjskiej od oświecenia do renesansu filozoficzno-

religijnego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2005. 

Ware K., Kościół prawosławny, tłum. W. Misijuk, Wydawnictwo Bractwo 

Młodzieży Prawosławnej w Polsce, Białystok 2002. 
Valliere P., Modern Russian Theology: Bukharev, Soloviev, Bulgakov. Orthodox 

Theology in a New Key, William B. Eerdmans Publishing Company, 

Grand Rapids, Michigan 2000. 

Zdziechowski M., „Wezwanie do świętości”, [w:] M Zdziechowski, Wybór 

pism, Wydawnictwo „Znak‖, Kraków 1993, s. 111–160. 

Zuberbier A., Tofiluk J., Gross J., Uglorz M., Stahl J., Tranda B., Karski 

K., Porównanie wyznań rzymsko-katolickiego, prawosławnego, ewangelicko-

augsburskiego, ewangelicko-reformowanego, Wyd. Konsystorz Kościoła 

Ewangelicko-Reformowanego, Warszawa 1988. 
 

 

 

Summary 
 

Russian “Orthodox Modernism” and Ecumenical Orthodoxy. 

A Fundamental Theological Reflection 

 
The religious philosophy and philosophical theology of Russian religious thinkers 

from the turn of 19th and 20th centuries evidently belonged to intellectual current 

of religious modernism. This article juxtaposes the ―modernist Orthodoxy‖ of Russian 

religious-philosophical renaissance and various kinds of Catholic modernism, and places 
the reflection on the legacy of the ―Russian school‖ in Orthodox theology in the context 

of discussion between contemporary fundamental theology and integrism on legitimate 
development of ecclesiastical tradition. The article touches the problem of proper under-

standing of the doctrinal ecumenism. 
 

Keywords: ecumenism, integrism, Catholicism, modernism, orthodoxy, Orthodoxy, 

Russian religious-philosophical renaissance, ―Russian school‖, fundamental theology, 
ecclesiastical tradition 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21



 

  

 

144 
Marek Kita, Rosyjski „prawosławny modernizm” i ekumeniczna ortodoksja… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Zusammenfassung 
 

Der „russisch-orthodoxe Modernismus“ und ökumenische Orthodoxie.  

Theologisch-fundamentale Überlegungen 

 
Die religiöse Philosophie und philosophierende Theologie der religiösen Denker an 

der Wende des 19. Jahrhunderts zählte offensichtlich zur Strömung des religiösen Mo-

dernismus. Der Artikel stellt die „modernistische orthodoxe Kirche― der russischen phi-

losophisch-religiösen Renaissance mit unterschiedlichen Erscheinungsformen des katho-
lischen Modernismus zusammen und schreibt die Reflexion über das Erbe der „russi-

schen Schule― in der russisch-orthodoxen Theologie in den Kontext der theologisch-
fundamentalen Diskussion mit dem Integralismus über die berechtigte Entwicklung der 

Kirchentradition ein. Aufgegriffen wird ebenfalls das Problem des richtigen Verständ-
nisses des doktrinären Ökumenismus. 

 

Schlüsselworte: Ökumenismus, Integralismus, Katholizismus, Modernismus, Ortho-
doxie, russisch-orthodoxes Glaubensbekenntnis, russische religiös-philosophische Re-

naissance, „russische Schule―, fundamentale Theologie, Kirchentradition 
 

 
Information about Author: 

 

MAREK KITA, habilitated doctor, Pontifical University of John Paul II in Kraków, 
Poland; address for correspondence: ul. Kanonicza 9, 31–002 Kraków, Poland; e-mail: 

marek.kita@upjp2.edu.pl 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 04/02/2026 07:18:21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

