
 

71 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  
Nr 19/2016 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2016.19.71 

 

Myśl Michela de Montaigne’a  

a idea tolerancji 

 

Jakub Kwak 

 

Artykuł podejmuje problem tolerancji i jej znaczenie w świecie spo-
łecznym. Punktem wyjścia jest próba odwołania się do koncepcji Michela 
de Montaigne’a jako jednego z prekursorów nowożytnego postrzegania 
wspomnianej problematyki w kulturze europejskiej. Uwzględnione zosta-
ło tło historyczne, szczególnie okres wojen religijnych we Francji XVII 
wieku oraz ich konsekwencje społeczno-polityczne. Pokrótce zaprezento-
wana została również geneza pojęcia tolerancji na naszym kontynencie 
wraz z kluczowymi momentami jej formowania od czasów starożytnych 
do XVI stulecia. 

 
Słowa kluczowe: tolerancja, Michel de Montaigne, filozofia nowożyt-

na, filozofia polityczna, wojny religijne we Francji 
  
Problematyka tolerancji i związanych z nią kwestii o cha-

rakterze etycznym i polityczno-społecznym od dłuższego czasu 
stanowi istotny punkt odniesienia dla rozmaitych koncepcji fi-
lozoficznych. Stała się szczególnie aktualna w czasach dzisiej-
szych. Wiąże się to niewątpliwie z wyzwaniem, jakim jest na-
pływ na nasz kontynent rzesz ludzkich, reprezentujących różne 
i często zdecydowanie odmienne od naszej kultury. Ponadto 
sama idea tolerancji w stosunku do „obcych” postrzegana była i 
jest jako jeden z fundamentów reżimów demokratycznych, 
przede wszystkim charakterystycznej dla krajów szeroko poję-
tego Zachodu odmiany demokracji nazywanej liberalną1. Sza-
                                                           

JAKUB KWAK, doktorant na Wydziale Socjologiczno-Historycznym Uniwer-
sytetu Rzeszowskiego; adres do korespondencji: Wydział Socjologiczno-Histo-
ryczny UR, Al. Rejtana 16 C, 35-959 Rzeszów; e-mail: klak2323@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

72 

 

cunek dla wolności i poglądów innych bez wątpienia stanowić 
musiał immanentną cechę nowoczesnych organizmów pań-
stwowych cywilizacji zachodniej, bez którego demokracja stra-
ciłaby swój charakter, stając się nieuchronnie tak znienawi-
dzoną przez klasyków myśli liberalnej – takich jak A. de Toc-
queville czy J. S. Mill – „tyranią większości”2. 

 Napływ mas ludzkich, odmiennych kulturowo i często nie-
chętnie nastawionych do samych idei konstytuujących system 
liberalny, nasuwać musiał jednak pytanie o granice tolerancji i 
jej charakter. Klasyczny liberalizm i jego XX-wieczni kontynua-
torzy kładli nacisk przede wszystkim na negatywny aspekt to-
lerancji. W ich opinii, instytucje państwowe powinny zacho-
wywać ścisłą neutralność w obliczu zachowań czy wypowiedzi, 
które mogą być uznane za odrażające czy ohydne, o ile w ich 
wyniku nie ucierpieli inni członkowie społeczeństwa3. Na bazie 
takiej koncepcji sformułowane zostały na przykład fundamenty 
prawodawstwa konstytucyjnego Stanów Zjednoczonych, co do-
strzegalne było szczególnie w poprawce pierwszej (dotyczącej 
wolności wypowiedzi i zgromadzeń) oraz czternastej (gwaran-
tującej prawo do uczciwego procesu sądowego i równego trak-
towania przez system prawny)4. Wskazywano jednak, że rze-
koma „neutralność” była w tym wypadku jedynie pozorna, po-
nieważ postrzeganie jakichś zjawisk jako odrażających samo w 
sobie wymaga odniesienia do pewnych wartości. Ponadto taka 
koncepcja tolerancji ujmowała ją w sposób pasywny, jedynie 
jako rodzaj pobłażliwości czy cierpliwości wobec obcych nam 
zachowań. Podkreślić należałoby, że takie traktowanie toleran-
cji bliskie było jej źródłowemu ujęciu – odważniejsi przedsta-

                                                           

 
1 T. Szkołut, Cnota tolerancji, [w:] Pluralizm i tolerancja, red. K. Wiliński, 

Wydawnictwo UMCS, Lublin 1998, s. 28. 
2 J. Szczepański, Groźba tyranii większości i demokracja totalitarna, s. 169, 

https://depot.ceon.pl/bitstream/handle/123456789/1223/J.Szczepa%C5% 84ski, 
%20Gro%C5%BAba%20tyranii%20wi%C4%99kszo%C5%9Bci%20i%20demok
racja%20totalitarna.pdf?sequence=1 [dostęp: 23.05.2016]. 

3 H. Oberdiek, Tolerance: between forbearance and acceptance, Rowman & 
Littlefield, New York 2001, s. 6. 

4 P. Sarnecki, Ustroje konstytucyjne państw współczesnych, Wolters Kluwer, 
Warszawa 2013, s. 81. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

73 

 

wicieli cywilizacji wczesnonowożytnej, odnosząc się do kwestii 
herezji, postrzegali innowierców jako osoby pozostające w błę-
dzie, a można je z niego wyprowadzić nie przez przemoc, lecz 
jedynie przez wychowanie i wskazanie właściwych modeli ży-
ciowych5. Niezależnie jednak od dziedzictwa historycznego, 
część współczesnych myślicieli postulowała podjęcie przez 
państwo bardziej aktywnej roli w szerzeniu ideałów tolerancji i 
rezygnację z bierności.  

Oba ujęcia stanęły obecnie w obliczu poważnego kryzysu z 
powodu migracji przedstawicieli innych religii i kultur na kon-
tynent europejski. Napływ ten spowodował radykalizację części 
„natywnych” obywateli krajów Europy, obawiających się o 
przyszłość i tożsamość swoich wspólnot narodowych6. Wzrost 
tendencji nacjonalistycznych i chęci powrotu do w dużej mierze 
zamkniętych, tradycjonalnych społeczności „monowalencyj-
nych”7 stał się obecnie podstawą działalności niektórych ugru-
powań politycznych, starających się uzyskać polityczne korzy-
ści z eksploatowania lęków ludności. Takie ujęcie tylko czę-
ściowo odzwierciedlałoby jednak stan faktyczny. Napływająca 
ludność, w głównej mierze muzułmanie z krajów przesiąknię-
tych religijnością o charakterze fundamentalistycznym, nie-
chętnie poddawała się procesowi integracji ze społeczeństwami 
do których przybywała. Ich niechętny stosunek do wartości li-
beralnych i ducha demokratycznego, a także pogarda wyrażana 
wobec „zgniłego” Zachodu w każdych warunkach musiałaby 
być wyzwaniem rzuconym najbardziej nawet konsekwentnej i 
racjonalnej polityce tolerancji8. 

Celem niniejszego artykułu jest przedstawienie historycz-
nego ujęcia pojęcia tolerancji w kulturze europejskiej – w pier-
wotnym odniesieniu do konfliktów o charakterze wyznanio-
wym. Znaczącą postacią, której myśl stanowić będzie punkt 
                                                           

5 J. Berenger, Tolerancja religijna w Europie w czasach nowożytnych (XV-
XVIII wiek), tłum. M. Forycki, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 2002, s. 12. 

6 I. Goral, Francja wobec zjawiska imigracji z krajów muzułmańskich w la-
tach 1968-2008, Instytut Europy Środkowo-Wschodniej, Lublin 2008, s. 11. 

7 T. Paleczny, Socjologia tożsamości, Oficyna Wydawnicza AFM, Kraków 
2008, s. 150. 

8 Zob. I. Buruma, A. Margalit, Okcydentalizm. Zachód w oczach wrogów, 
tłum. A. Lipszyc, Universitas, Warszawa 2005. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

74 

 

odniesienia dla tych rozważań jest Michel de Montaigne (1533–
1592), filozof kluczowy dla samej konceptualizacji idei toleran-
cji w myśli łacińskiej. 

 
Ukształtowanie się idei tolerancji  

i jej praktyczne konsekwencje w epoce średniowiecznej 
 
Tytułem wstępu do analizy myśli francuskiego filozofa, za-

prezentuję historię pojęcia tolerancji w Europie w średniowie-
czu – szczególnie jego w późnej fazie, w której można już ob-
serwować powolny rozpad powszechnej christianitas9 i nara-
stające rozłamy religijne, nieuchronnie prowadzące do konflik-
tów. 

Już w okresie wcześniejszym niż wieki średnie pojawiały 
się pierwsze koncepcje, wspierające tolerancję religijną i prze-
ciwstawiające się stosowaniu przemocy w nawracaniu inno-
wierców czy też walce z herezją. Myśl ta odwoływała się po-
przez swą argumentację do Biblii, wskazując na konieczność 
oddzielenia tego, co Boskie od tego, co cesarskie. Idea wolności 
wyznania głoszona była przez m.in. przez Tertuliana (ok. 160–
240), który pragnął przeciwstawić się prześladowaniom chrze-
ścijan przez państwo rzymskie10. Wskazywał, że karanie od-
stępstw od religii powinno być pozostawione Bogu, a świeccy 
panujący nie posiadają uprawnień do narzucania swojego wy-
znania poddanym, o ile są oni posłuszni ich władzy.  

W średniowieczu idea ograniczonej wprawdzie tolerancji 
została sformułowana w pismach św. Tomasza z Akwinu (1225–
1274). Innowiercy posiadać mieli prawo do zachowania życia, 
wolności sumienia oraz praktykowania w ramach własnego 
wyznania. Co jednak charakterystyczne, postawa ta miała ce-
chować stosunek katolików do pogan i Żydów. W opinii Akwi-
naty, w przypadku niemożności przekonania ich do „prawdzi-
wej wiary” drogą perswazji należało ich pozostawić w spokoju. 

Zdecydowanie ostrzejsze stanowisko przyjmował on jednak, 

                                                           
9 A. Waśko, Poza utopią i nihilizmem: człowiek jako podmiot kultury, WAM, 

Kraków 2007, s. 103. 
10 N. Sonde Sylvanus Ive, The history and contents of human rights: a study 

of the history and interpretation of human rights, Lang, New York 1986, s. 72. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

75 

 

gdy chodzi o odstępców od wiary chrześcijańskiej i herety-
ków11. Tolerancja w ich wypadku obejmować mogła jedynie lu-
dzi prostych, o umysłach zbyt ograniczonych, by mogli oni zro-
zumieć swój błąd. W innym razie herezja traktowana była jako 
świadome odejście od prawdy Kościoła i traktowana z najwyż-
szą surowością. Wspomnieć należy, że w 1199 r. z inicjatywy 
papieża Innocentego III, herezja uznana została za zbrodnię ob-
razy majestatu, która karana była śmiercią12. 

 
Sytuacja polityczna we Francji  

w II połowie XVI wieku 
 
Zauważmy, jak istotne znaczenie dla myśli i poglądów 

Montaigne’a miały wydarzenia rozgrywające się w XVI stuleciu 
w jego ojczyźnie. Siłą, która kształtowała politykę monarchii i 
miała niebagatelny wpływ na charakter stosunków społecznych 
w tym czasie był narastający konflikt pomiędzy katolikami a 
zwolennikami nauk Kalwina – zwanymi we Francji hugenota-
mi. Prześladowania innowierców były obecne w ówczesnym 
państwie francuskim już w okresie wcześniejszym, dotykając 
głównie luteran, próbujących głosić na jego terenie nauki swo-
jego mistrza. W 1521 roku uniwersytet w Sorbonie ogłosił ofi-
cjalnie niemieckiego reformatora „wrogiem Kościoła Chrystu-
sa”, a już dwa lata później jego zwolennik Jean Valliere spłonął 
na stosie w Paryżu13. Paradoksalnie, począwszy od Franciszka I, 
kolejni królowie francuscy zwalczali rodzimych protestantów, 
wspierając jednocześnie luterańskich książąt niemieckich w ich 
walce przeciwko cesarzowi Karolowi V14. 

Prawdziwa eskalacja walk religijnych nastąpiła wraz licz-
nymi nawróceniami na kalwinizm wśród ludności francuskiej, 
w tym dużej części szlachty. Doprowadzić musiało to nieu-

                                                           
11 J. Berenger, Tolerancja religijna…, dz. cyt., s. 11. 
12 Tamże. 
13 R. D. Gwynn, Huguenot heritage: The history and contribution of the Hu-

guenots in Britain, Sussex Academic Press, Brighton 2001, s. 10. 
14 W. J. Korab-Karpowicz, Historia filozofii politycznej: Od Tukidydesa do 

Locke’a. Tradycja klasyczna i jej krytycy, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 
2010, s. 241–242. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

76 

 

chronnie do konfliktu z potężnym we Francji Kościołem oraz 
fanatycznie wiernymi mu możnymi, na czele z potężną rodziną 
Gwizjuszy. To właśnie ich przywódcę, Franciszka de Guise, 
uznać można za instygatora pierwszego z serii starć pomiędzy 
zwaśnionymi stronnictwami wyznaniowymi. Za początek woj-
ny uznawana była tzw. masakra w Wassy w 1562 roku, kiedy 
żołnierze wierni Gwizjuszom zaatakowali modlących się pu-
blicznie hugenotów. Ich obecność w pobliżu kościoła katolic-
kiego uznana została za prowokację; w wyniku walk zabitych 
zostało około 60 protestantów15. Zwolennicy nauk Kalwina po-
siadali w tym czasie zapewnioną przez Koronę częściową swo-
bodę wyznania, zatwierdzoną przez regentkę Katarzynę Medy-
cejską na mocy tzw. edyktu z Saint-Germain wydanego 17 
stycznia 1562 roku16. Sama Medyceuszka oraz związane z nią 
stronnictwo „polityków” (z którym sympatyzował sam Montai-
gne) starało się prowadzić politykę umiarkowaną, sprzeciwia-
jąc się ekscesom ekstremistów z obu stron barykady i usiłując 
doprowadzić do konsolidacji władzy i utrzymania spokoju w 
królestwie. 

 
Źródła filozoficznych poglądów  

Michela de Montaigne̕a 
 
Analiza właściwych poglądów Gaskończyka dotyczących 

zagadnień związanych z problemem tolerancji byłaby niemoż-
liwa bez wskazania genealogii jego koncepcji filozoficznych. 
Niebagatelny wpływ wywarło tu na pewno jego wychowanie; 
ojciec wpajał mu umiłowanie antycznego Rzymu, będące zresz-
tą charakterystyczną cechą wykształcenia we wczesnej epoce 
nowożytnej w Europie. Humanizm na naszym kontynencie dość 
powszechnie wskazywał na starożytność jako pewien wzór do 
naśladowania dla współczesnych; w jej „odrodzeniu” postrze-
gał metodą przywrócenia cnót i rozwoju społeczeństw Okcy-

                                                           
15 S. Bratkowski, W drodze do Montaigne, Czytelnik, Warszawa 2012, s. 48–

49. 
16 Z. Wójcik, Historia powszechna XVI-XVII wieku, PWN, Warszawa 1995, s. 

202. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

77 

 

dentu17. Kontakty Piotra Eyquema, ojca Montaigne’a, z miej-
scowymi zwolennikami nauk Erazma z Rotterdamu (który wy-
dał w 1529 dzieło O wychowaniu chłopców) niewątpliwie wpły-
nęły na jego postawę wobec kwestii edukacji syna18. Erazmia-
nie kładli niebagatelny nacisk na konieczność uczenia młodzie-
ży klasycznej łaciny. Zainspirowany tymi naukami ojciec nie 
szczędził środków na wpojenie jej znajomości u swego potom-
ka. Wraz z poznaniem języka, w naturalny sposób Michel de 
Montaigne wszedł kontakt z dziełami klasyków antyku. Fascy-
nacja Rzymem łączyła się z podziwem wobec jego wybitnych 
przywódców – nade wszystko wobec Cezara (podziw wobec 
niego był u Montaigne̕a czasami bezkrytyczny). Jego stosunek 
do starożytnych władców Italii dobrze oddawało następujące 
zdanie z Prób (sam esej nosił zresztą tytuł O wielkości Rzy-
mian): „Chcę tu powiedzieć tylko jedno słowo w tej nieskoń-
czonej materii, aby wykazać głupotę tych, którzy równają z ich 
wielkością mizerne wielkości naszych czasów”19. 

 Gaskoński myśliciel zapoznał się również z dorobkiem fi-
lozoficznym starożytnych. Szczególnie zainteresowanie wyka-
zywał wobec modnej wtedy we francuskich kręgach humani-
stycznych myśli antycznych sceptyków. Przyswoił idee pyrroni-
zmu zawarte w Szkicach pyrrońskich Sekstusa Empiryka; 
twierdził jednak, że do myśli pokrewnej sceptykom pchnęły go 
przede wszystkim wrodzone cechy charakteru, a nie przeczyta-
ne lektury20. Montaigne prezentował w pierwszym rzędzie po-
stawę zdroworozsądkową, odrzucając jako niedorzeczne – gło-
szone w kręgach Pyrrona – ekstremalne twierdzenia, że nie 
można osiągnąć jakiejkolwiek wiedzy. Jego sceptycyzm był w 
swojej istocie umiarkowany – odrzucał pretensje rozumu do 
osiągnięcia pewnego i niepodważalnego poznania świata21, w 
życiu codziennym starał się jednak pokładać zaufanie w świa-
                                                           

17 M. Korolko, Andrzej Frycz Modrzewski: humanista, pisarz, Wiedza Po-
wszechna, Warszawa 1978, s. 97. 

18 J. Hen, Ja Michał z Montaigne, Prószyński i S-ka, Warszawa 1999, s. 28–
29. 

19 M. Montaigne, O wielkości Rzymian [w:] tenże, Próby, t. 2, tłum. T. Boy-
Żeleński, Zielona Sowa, Kraków 2004, s. 522. 

20 J. Hen, Ja Michał z Montaigne…, dz. cyt., s. 140. 
21 Z. Kuderowicz, Filozofia nowożytnej Europy, PWN, Warszawa 1989, s. 87. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

78 

 

dectwie zmysłów, których ambicje dotyczące możliwości zdo-
bycia niemożliwej do obalenia wiedzy także jednak zdecydo-
wanie odrzucał. Na gruncie filozofii atakował zwarte systemy 
metafizyczne, akcentując ich wielość oraz wzajemną sprzecz-
ność. Według Montaigne’a, spory między nimi były w swej isto-
cie nierozstrzygalne, a same one stanowiły jedynie wytwór 
wyobraźni autorów, w sposób dowolny przyjmujących „pierw-
sze zasady” i na bazie tych fikcji tworzących swoje misterne 
konstrukcje. Pisał: „Czyż możebna jest wyobrazić sobie coś tak 
śmiesznego, aby to nędzne i kruche stworzenie, które nawet 
nie jest swoim własnym panem, wystawione na zniewagi 
wszystkich żywiołów i zjawisk, mieniło się panem i cesarzem 
świata, którego nie jest w mocy poznać ani najmniejszej cząst-
ki, a cóż dopiero jej rozkazywać?”22. Tę postawę antymetafi-
zyczną, skierowaną przeciwko filozoficznym spekulacjom i 
arogancji myślicieli, uważających się za zdolnych do poznania 
tajemnic świata, łączył Montaigne z umiarkowanym fidei-
zmem23. Wskazywał na objawienie jako źródło wiedzy o istnie-
niu Stwórcy, pozostając również blisko idei „Boga ukrytego”, 
którego charakter był dla ludzi nieprzeniknioną tajemnicą. 

 Poglądy ontologiczne Montaigne’a nie pozostały bez 
wpływu na jego koncepcje o charakterze etycznym. W sposób 
zdecydowany odrzucał on intelektualizm etyczny oraz prądy 
wskazujące na nadrzędną rolę rozumu jako gwaranta moralno-
ści ludzkiej. Jak stwierdzał w swoich Próbach „Wiedza jest to w 
istocie bardzo użyteczna i wielka sprawa; ci którzy nią gardzą, 
dostatecznie jawią swoją głupotę. Nie podbijam wszelako jej 
wartości aż do tej niezmiernej ceny, jaką niektórzy jej przypi-
sują. […] Również nie wierzę w to, co i inni powiadali, iż wie-
dza jest matką wszelkiej cnoty i że wszelki grzech spowodowa-
ny jest niewiedzą”24. Ponadto sama wiedza, używana w niewła-
ściwy sposób, prowadzić mogła do rozpaczy, a wręcz szaleń-
stwa. Nadmierna aktywność rozumu zrodzić potrafiła nato-

                                                           
22 M. Montaigne, Apologia Rajmunda Sebonda, [w:] tenże, Próby…, dz. cyt., 

t. 2, s. 338. 
23 R. Ziemińska, Historia sceptycyzmu. W poszukiwaniu spójności, Wydaw-

nictwo UMK, Toruń 2013, s. 208. 
24 M. Montaigne, Apologia…, dz. cyt., s. 330. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

79 

 

miast fałszywe idee, w negatywny sposób wpływające na ja-
kość życia ludzkiego25. 

 Nie tylko jednak myśl starożytnych sceptyków odcisnęła 
piętno na poglądach Montaigne̕a. Przyjmował on postawę ra-
czej eklektyczną, w zgodzie ze swoim charakterem sprzeciwia-
jąc się dogmatycznemu i ślepemu podążaniu za jedną tylko 
szkołą filozoficzną. Wśród innych znaczących źródeł inspiracji 
wymienić należałoby koncepcje stoików, szczególnie w zakre-
sie etyki26. Odrzucał obecny w pismach stoickich kult rozumu; 
ich rygorystyczna moralność wzbudzała w nim jednak niewąt-
pliwy podziw. Pochwała cnót starożytnych skłaniała Montai-
gne’a do odrzucenia współczesnych mu obyczajów. „Nie widzi 
się uczynków natchnionych cnotą; jeśli czasem mają jej oblicze, 
nie mają jej treści […]. Sprawiedliwość, męstwo, poczciwość, 
praktykowane w ten sposób, można wprawdzie nazwać cnotą 
ze względu na uważanie drugich i oblicze, jakie okazują ze-
wnątrz, ale dla czyniącego nie są bynajmniej cnotą; inny mają 
na oku cel i inna porusza je sprężyna. Owa cnota nie uznaje nic 
za swoje, jeno to, co się dzieje przez nią i dla niej samej”27. Ce-
lem etyki było dla Gaskończyka uzyskanie spokoju ducha i ciała 
człowieka, co zapewnić miało umiarkowanie i zgodność z natu-
ralnymi odczuciami. Nie akceptował przez to w pełni surowości 
etycznej, obecnej w myśli stoickiej; akcentował natomiast zna-
czenie rozsądnego życia zgodnego z rytmem przyrody i wro-
dzonymi odczuciami jednostki: „Filozofia nie broni się bynajm-
niej naturalnym rozkoszom, byle zachować miarę, zaleca 
umiarkowanie, nie zaś ucieczkę przed nimi”28. 

 
 
 

                                                           
25 Z. Kuderowicz, Filozofia nowożytnej Europy…, dz. cyt., s. 89. 
26 E. Lasocińska, Cnota sama z mądrością jest naszym żywotem. Stoickie po-

jęcie cnoty w poezji polskiej XVII wieku, Wydawnictwo PAN, Warszawa 2003, s. 
33. 

27 M. Montaigne, O Katonie Młodszym, [w:] tenże, Próby…, dz. cyt., t. 1, s. 
187. 

28 Tenże, O wierszach Wergilego, [w:] tenże, Próby…, dz. cyt., t. 3, s. 675. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

80 

 

Myśl społeczna Montaigne’a a wydarzenia polityczne we 
Francji we wczesnym okresie jego działalności politycznej 

  
W okresie narastania sporów pomiędzy katolikami a huge-

notami Michel de Montaigne pełnił już funkcję publiczne, przez 
co znalazł się niejako w samym centrum religijnych i politycz-
nych walk, targających Francją. Już w maju 1557 roku młody 
szlachcic zasiadł w radzie miasta Bourdeaux, której wkrótce 
stał się wpływowym i znaczącym członkiem29. Wyróżniał go 
chłodny osąd i rozumna ocena sytuacji – cechy, które z czasem 
stały się jego znakiem rozpoznawczym. Z tego też względu nie 
odczuwał satysfakcji z pełnionej funkcji, jako że ówczesne są-
downictwo przepełnione było raczej duchem okrucieństwa, a 
nierzadko i fanatyzmu wobec oskarżonych, co wzbudzało 
szczerą odrazę Montaigne’a. Pogarda okazywana wobec bez-
sensownej przemocy towarzyszyła Francuzowi przez całe życie 
i stała się jednym ze źródeł trzeźwego i umiarkowanego spoj-
rzenia na kwestie konfliktów religijnych, grożących jedności 
kraju. Myśliciel pisał z przerażeniem: „Żyję w czasach obfitują-
cych w niewiarygodne wprost przykłady okrucieństwa, a to 
przez rozpasanie wojen domowych. […] Ledwie mogłem przy-
puszczać, nim sam ujrzałem, aby się mogły znaleźć tak okrutne 
dusze, aby dla samej rozkoszy mordu możebne było rąbać i 
ćwiartować członki ludzkie, wysilać dowcip na wymyślanie 
nieznanych mąk i nowych rodzajów śmierci bez nienawiści, bez 
pożytku, jeno dla prostego nasycenia się uciesznym widokiem 
drgań i poruszeń kurczowych, żałośliwych jęków i głosów ta-
kiego człowieka umierającego w mękach”30. 

Duże znaczenie dla ukształtowania poglądów filozoficzno-
społecznych francuskiego myśliciela miał jego udział w wy-
prawie Karola IX przeciw miastu Rouen, u początków jego pa-
nowania (w 1562 roku). W mieście tym Montaigne poznał 
przywiezionych z Ameryki Południowej Indian, co dodatkowo 

wzmocniło u niego poczucie pewnego relatywizmu przyjętych 
w jego kulturze wartości i umocniło w jego sceptycyzmie. 

                                                           
29 J. Hen, Ja Michał z Montaigne…, dz. cyt., s. 77–78. 
30 M. Montaigne, O okrucieństwie, [w:] Próby…, dz. cyt., t. 2, s. 327. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

81 

 

Francuz opisał refleksje związane z poznaniem przedstawicieli 
cywilizacji pozaeuropejskiej w sławnym rozdziale Prób zatytu-
łowanym O kanibalach. Sam esej zyskał w obrębie myśli euro-
pejskiej status tekstu klasycznego, będąc po dzień dzisiejszy 
bardzo ważnym punktem odniesienia dla badań antropologicz-
nych. Tytułowy kanibalizm stanowił w nim rodzaj metafory, 
formułując wyzwanie dla czytelników, wskazujące, że dla rze-
telnego poznania obcych kultur konieczne było przynajmniej 
częściowe porzucenie wąskich ram własnych obyczajów i przy-
jętych norm31. 

W swoich rozważaniach na temat kultur uznawanych przez 
Europejczyków za barbarzyńskie, wychodził Montaigne od 
uwag pisarzy starożytnych. Powołując się na ich myśli, Francuz 
wskazywał na konieczność posługiwania się rozsądkiem i nieu-
leganie pospolitym mniemaniom. Przede wszystkim zwracał 
uwagę na cechy wspólne, o charakterze naturalno-fizjolo-
gicznym, które łączyły mieszkańców naszego kontynentu z od-
ległymi ludami. Jedynym kryterium, które pozwalałoby nam 
traktować owe ludy jako istoty niższe była nasza własna kultu-
ra i zwyczaje, które z powodu swojej natury nie mogły trakto-
wane być jako źródła obiektywne i racjonalne. „Znajduję, iż 
wedle tego, co mi powiedziano, nie ma nic barbarzyńskiego ani 
dzikiego w tym ludzie, chyba że każdy zechce mienić barba-
rzyństwem to, co różni się od jego obyczaju. Jako że po praw-
dzie nie mamy innej miary dla prawdy i rozumu jak tylko przy-
kład i obraz mniemań i zwyczajów naszej ojczystej ziemi; tam 
jest zawżdy najlepsza wiara, najlepsze prawa, najlepszy 
i doskonały obyczaj w każdej rzeczy”32.  

Sceptycyzm Gaskończyka łączył się z wyraźnym poczuciem 
pewnego relatywizmu kulturowego i ograniczonego znaczenia 
poglądów i mniemań charakterystycznych dla naszej cywiliza-
cji. Służyły one do ataku na płytki europocentryzm, który wła-
sne idee i zwyczaje traktował jako najwyższe i w gruncie rze-

czy – jedyne uprawomocnione. Europocentryzm ten stanowił 
znaczący rys kultury Starego Świata, posiadający niewątpliwe 
                                                           

31 L. Goldman, The anthropology of cannibalism, Bergin & Garvey, London 
1999, s. 1. 

32 M. Montaigne, O kanibalach, [w:] tenże, Próby…, dz. cyt., t. 1, s. 169. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

82 

 

zasługi w tworzeniu wizerunku jedności kontynentu, złączone-
go poprzez wspólne i rozpoznawalne symbole i dyskursy. 
Z drugiej jednak strony był on niewątpliwą przeszkodą na dro-
dze do poznania i komunikacji z odrębnymi kręgami kulturo-
wymi33. Dla francuskiego filozofa zapoznanie się ze zwyczajami 
ludów postrzeganych jako „dzikie” stało się również okazją do 
refleksji nad stanem jego własnej cywilizacji. Traktując „bar-
barzyńców” jako rodzaj lustra, podjął się on krytyki nienatu-
ralnego sposobu życia mieszkańców Francji, którzy eksploatu-
jąc beznamiętnie przyrodę, nie dostrzegali wielkości jej dzieł. 
Nowy Świat był zresztą niezmiennie obiektem fascynacji Mon-
taigne’a, którą dzielił ze swym przyjacielem Etiennem la Boe-
tie. Jak podkreśla Józef Hen: „A Michał? Jeśli miał jakąś praw-
dziwą namiętność, to właśnie poznawanie obcych krain, ludów, 
obyczajów. Szczególnie go ciekawiły właśnie owe ludy zamor-
skie, nieskażone naszym zepsuciem”34. Można było zauważyć u 
Francuza pewną tęsknotę za „rajem utraconym”, obecnym w 
krainach, które nie uległy degeneracji pod wpływem rozwoju 
cywilizacyjnego35.  

Szczególny podziw wyrażał Montaigne dla przedstawionej 
mu cnotliwości „dzikich”. W zebranych relacjach opisano, jak 
unikali oni niepotrzebnego okrucieństwa na polu bitwy, pre-
zentując za to godną naśladowania odwagę w obliczu pojmania 
i śmierci36. Obyczaje takie niezmiernie zadziwiły Gaskończyka, 
który mógł przecież obserwować na własne oczy bezsensowny 
przelew krwi i ogrom cierpienia we własnej ojczyźnie. Ponadto 
olbrzymim szokiem miał być dla obcych przybyszów widok 
głodnych i zabiedzonych żebraków, których pełno było w Rou-
en. Ich obecność kontrastowała wyraźnie z wizerunkiem króla 
Karola IX i jego świty, złożonej z osób majętnych, którym nie 
brakowało żadnych dóbr. Ponadto w ich plemieniu panowała 
timokracja, w której najdzielniejsi i najbardziej zasłużeni w 

                                                           
33 M. Wendland, Konstruktywizm komunikacyjny, Wydawnictwo IF UAM, 

Poznań 2011, s. 232. 
34 J. Hen, Ja Michał z Montaigne…, dz. cyt., s. 93. 
35 T. Ellingson, The myth of the noble savage, University of California Press, 

London 2001, s. 8. 
36 M. Montaigne, O kanibalach…, dz. cyt., s. 176–177. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

83 

 

walce przewodzili ludowi. Z tego powodu przybysze nie rozu-
mieli, dlaczego „tylu rosłych, brodatych, silnych i uzbrojonych 
ludzi, będących dokoła króla (prawdopodobnie mówili o Szwaj-
carach gwardii) godziło się poddawać woli dziecka i nie wybra-
ło raczej, którego spośród siebie, aby im rozkazywał”37. 

 
Stosunek Montaigne’a  

do konfliktów religijnych we Francji 
 
Znacząca postać życia kulturalnego i politycznego Francji, 

jaką niewątpliwie był Montaigne, zmuszona była zając stano-
wisko wobec walk targających w tym okresie jego ojczyzną. 
Duży wpływ na jego postawę miał wspomniany przyjaciel – 
Etienne la Boetie, który jako jeden z radców miasta Bordeaux 
reprezentował w tym czasie stronnictwo umiarkowane, stara-
jące się utrzymać pokój i porządek i powstrzymywać nadmier-
ne namiętności religijne. Jako zdecydowany legalista i wierny 
sługa Korony, próbował uspokoić radykałów, poprzez apele do 
duchownych obu zwaśnionych stron i udział w tworzeniu sił 
zbrojnych, mających zapewnić spokój w regionie38. Poglądy 
swojego przyjaciela wyznawał w dużym stopniu również Mon-
taigne. La Boetie wątpił w możliwość długotrwałej, pokojowej 
koegzystencji dwóch potężnych i wrogich sobie kościołów. Z 
tego też względu uważał za korzystny powrót raczej do umo-
cowanego w tradycji katolicyzmu. Zdecydowanie odrzucał jed-
nak stosowanie przemocy w celu nawracania innowierców i 
potępiał używanie religii jako narzędzia stosowanego w walce 
politycznej39. Także sam Montaigne pozostał wierny wyznaniu 
katolickiemu, nie ulegając jednak w żadnym stopniu fanaty-
zmowi „partii katolickiej” Gwizjuszy. Podobnie jak jego przyja-
ciel, postrzegał wykorzystywanie potęgi wiary przez obie stro-
ny konfliktu za zjawisko odrażające i nieprzystojące osobom, 
które mieniły się chrześcijanami. Pisał: „Sprawiedliwość, jaka 

jest po jednej stronie, jest tam jeno jako płaszczyk i ozdoba; 

                                                           
37 Tamże, s. 177. 
38 J. Hen, Ja Michał z Montaigne…, dz. cyt., s. 88–89. 
39 E. Voegelin, J. L. Wiser, History of political ideas: Religion and the Rise of 

Modernity, t. 5, University of Missouri Press, Columbia 1998, s. 30. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

84 

 

jest przybrana i narzucona, ale nie przyjęta i zaślubiona du-
chem; jest jakoby w gębie adwokata, a nie w sercu i uczuciach. 
Bóg winien jest swą nadzwyczajną pomoc wierze i religii, ale 
nie naszym namiętnościom. Ludzie prowadzą sprawę, a religia 
służy im za narzędzie: zasię powinno być wcale przeciwnie!”40. 

Montaigne z wyrzutem stwierdzał, że religia chrześcijań-
ska, która służyć miała poprawie ludzkich obyczajów i udosko-
naleniu natury człowieka, wykorzystywana była do celów 
wprost przeciwnych. Jako, że obce było mu zacietrzewienie i 
fanatyzm radykałów z obu stron barykady, nadzieje wiązał z 
dworskim stronnictwem tzw. „polityków”, których głównym 
reprezentantem był kanclerz Michel l’Hospital. Ten utalento-
wany arystokrata dążył w swojej działalności publicznej przede 
wszystkim do wzmocnienia władzy monarszej i centralizacji 
rozbitego i targanego przez konflikty królestwa. Istotnym ele-
mentem jego działań była polityka religijna, dążąca do przy-
wrócenia pokoju między rozmaitymi wyznaniami w ówczesnej 
Francji. Opisywany jako „chrześcijański racjonalista” i bliski 
środowiskom humanistów, l’Hospital odrzucał pogląd głoszący 
brak możliwości tolerowania fałszywych religii. Wolność reli-
gijna miała według niego łączyć się ścisłym posłuszeństwem 
wobec praw państwowych i lojalnością w stosunku do Koro-
ny41. Taka postawa bliska była samemu Montainge’owi, który 
wielokrotnie wyrażał niekwestionowany podziw dla kanclerza i 
upatrywał w jego osobie nadziei na porozumienie między 
stronnictwami. 

Szczególnie bulwersujące w opinii fanatyków katolickich 
były jednak pochwały głoszone przez Gaskończyka ku czci 
Franciszka la Noue. Był on sławnym w tym czasie wojowni-
kiem, bohaterem wielu bitew, który zasłynął przede wszystkim 
z rycerskości i szlachetności zachowań własnych oraz swoich 
podkomendnych42. Swój podziw dla marszałka wyraził Montai-
gne w Próbach: „Również tam się przygodzi położyć niewzru-

                                                           
40 M. Montaigne, Apologia…, dz. cyt., s. 333. 
41 K. Seong-Hak, Michel de L'Hôpital: The Vision of a Reformist Chancellor 

During the French Religious Wars, Sixteenth Century Journal Publishers, Kirks-
ville 1997, s. 6–7. 

42 S. Bratkowski, W drodze do Montaigne…, dz. cyt., s. 46–47. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

85 

 

szoną dobroć, łagodność obyczajów i pełną sumienia dobrotli-
wość pana de La Noue wśród takiego bezprawia owych walk 
partyzanckich (prawdziwej szkoły zdrady, nieludzkości i roz-
bójnictwa), w których ustawicznie się chował. Wielki to wódz i 
bardzo doświadczony”43. Wydawać by się mogło, że taka wier-
ność powszechnie szanowanym cnotom rycerskim wzbudzać 
powinna szacunek. Kluczowa jednak była kwestia wyznania 
wspomnianego szlachcica. Franciszek la Noue był bowiem hu-
genotą – taka jawna pochwała jego postaci i dokonań narażała 
Montaigne’a na szykany ze strony stołecznego Parlamentu i 
Sorbony, instytucji, które skupiały w tym czasie radykałów ka-
tolickich powiązanych ze stronnictwem Gwizjuszy. Sam la 
Noue głosił zresztą poglądy w duże mierze tożsame z ideami 
wysnuwanymi przez francuskiego filozofa, postulując pojedna-
nie narodowe oraz zakończenie bratobójczej wojny religijnej, 
która jedynie osłabiała organizm państwowy i doprowadzała 
gospodarkę kraju do ruiny44. Ta zbieżność dodatkowo zbliżała 
ich do siebie, powodując niekłamany podziw Montaigne’a dla 
kalwińskiego dowódcy, pomimo dzielących ich różnic religij-
nych. 

Podobnie jak wielki marszałek, Gaskończyk niezmiernie 
ubolewał nad szerzącymi się w jego ojczyźnie okrucieństwami i 
zbrodniami, popełnianymi w imię religii. Jak gorzko stwier-
dzał: „Nie masz tak doskonałej nienawiści, jak między chrześci-
janami”45. Montaigne podejrzewał zresztą, że jedynie dla 
garstki walczących, wiara katolicka czy kalwińska stanowiła 
prawdziwy motyw ich działań. W większości przypadków była 
ona jedynie rodzajem maski, mającej ukryć ich prawdziwe in-
tencje i cele, jakimi były chęć zysku i władzy czy pospolita żą-
dza mordu. Ponadto dostrzegał on, że przywiązanie do religii 
we Francji wynikało raczej z jej umocowania w tradycji czy 
strachu przed karą, a nie rzeczywistego oddania i wierności 
naukom chrześcijańskim. Filozof drwił: „Jesteśmy chrześcija-

nami z tego samego tytułu, jak jesteśmy Perygordczykami lub 

                                                           
43 M. Montaigne, O zarozumiałości, [w:] tenże, Próby…, dz. cyt., t. 2, s. 506. 
44 S. Grzybowski, Henryk Walezy, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wro-

cław 1980, s. 81. 
45 M. Montaigne, Apologia…, dz. cyt. s. 334. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

86 

 

Niemcami”46. Prawdziwe przyjęcie nauk głoszonych w Biblii 
musiałoby niechybnie doprowadzić do odrzucenia przemocy i 
okrucieństwa w stosunkach między wyznawcami różnych 
odłamów religii chrześcijańskiej. Nietolerancja, jak podkreślali 
również nawiązujący w dużej mierze do Montaigne’a autorzy 
późniejsi, nie mogła wypływać w racjonalny sposób ani z praw 
naturalnych ani ludzkich, jawiąc się przez to jako zachowanie 
barbarzyńskie i bezsensowne47. 

Duże znaczenie dla rozwoju stanowiska Montaigne’a miała 
także znajomość – która z czasem przerodziła się w autentycz-
ną przyjaźń – z Henrykiem Burbonem, władcą Nawarry. Był on 
formalnym (a po rzezi hugenotów 24 sierpnia 1572 roku48 rów-
nież faktycznym) przywódcą stronnictwa protestanckiego. Ga-
skończyk zyskał poparcie przedstawiciela bocznej linii Wale-
zjuszy i w roku 1577 został mianowany jego szambelanem. W 
roku 1584 Henryk został oficjalnie uznany następcą tronu 
Francji. Poglądy Montaigne’a wywarły na niego duży wpływ. 
Nakłaniał on króla Nawarry, by porzucił chęć zemsty na stron-
nictwie katolickim, starając się raczej doprowadzić do pojed-
nania i konsolidacji Francuzów, niezależnie od ich wyznania49. 
Wskazywał przy tym, że wbrew przyjętym poglądom możliwie 
jest połączenie silnych i zdecydowanych rządów z postawą mo-
ralną i odrzuceniem niepotrzebnego okrucieństwa. 

Idee głoszone przez Montaigne̕a zakiełkowały w działa-
niach Burbona, który w 1589 roku koronowany został na króla 
Francji. Montaigne zmarł w 1592 roku, nie doczekawszy 
uwiecznienia bliskich mu poglądów w szczytowym osiągnięciu 
rządów Henryka IV, jakim był wydany 30 kwietnia 1598 roku 
edykt nantejski50. Gwarantował on prawa do swobodnego wy-
znawania religii i wolność sumienia protestantom, kończąc erę 
wojen religijnych. Poprzez swoje postanowienia przywracał 
                                                           

46 Tamże, s. 335.  
47 Z. Drozdowicz, O racjonalności w religii i w religijności. Wykłady, Wy-

dawnictwo UAM, Poznań 2009, s. 90. 
48 K. Chłędowski, Ostatni Walezjusze: czasy odrodzenia we Francji, PIW, 

Warszawa 1958, s. 178. 
49 J. Hen, Ja Michał z Montaigne…, dz. cyt., s. 290–291. 
50 A. Wyczański, Historia powszechna: koniec XV w.- połowa XVII w., PZWS, 

Warszawa 1965, s. 182. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

87 

 

pokój w królestwie i doprowadził do ponownego zjednoczenia 
ludu Francji pod jedną, nadrzędną władzą, co było marzeniem 
stronnictwa „polityków” i samego Montaigne’a, żarliwie ich 
wspierającego. 
 

 
Znaczenie myśli Michela de Montaigne  

dla rozwoju idei tolerancji 
 
Przywiązanie do klasycznych koncepcji chrześcijańskich 

oraz humanizmu opartego na przywiązaniu do filozofii antycz-
nej stanowiło bazę dla rozważań Montaigne’a o tolerancji. Wy-
rażające tego ducha Próby z miejsca właściwie stały się dziełem 
klasycznym, na co niebagatelny wpływ miał prekursorski cha-
rakter rozważań francuskiego myśliciela dotyczących tolerancji 
i współżycia wyznawców różnych religii w ramach jednego or-
ganizmu państwowego51. Przede wszystkim, Montaigne jako je-
den z pierwszych nowożytnych filozofów wskazał na niedosko-
nałość ludzkiej psychiki jako źródło nietolerancji. Zazwyczaj 
upatrywano go w tyrańskim charakterze rządów politycznych 
czy ułomnościach istniejącej struktury społeczno-ekono-
micznej. Montaigne starał się jednak sięgnąć głębiej, do sfery 
ludzkich namiętności i lęków. Fanatyzm oraz manipulowanie 
tymi emocjami przez politycznych cyników stanowiły podatny 
grunt dla takich zjawisk, jak ksenofobia czy religijny zelo-
tyzm52. Opresyjne instytucje były jedynie zewnętrzną manife-
stacją tych wrodzonych pasji obecnych w ludzkich umysłach i 
stworzone zostały dla ich umocnienia i wykorzystania. Do tych 
koncepcji Montaigne’a nawiązywali filozofowie oświecenia. 
Ostrze swojej krytyki skierowali przeciwko fałszywym koncep-
cjom, które obecne były w umysłach mas i których efektem były 
prześladowania i walki na tle religijnym czy światopoglądo-
wym. Twórcy myśli oświeceniowej mieli nadzieję na wyzwole-

nie społeczeństwa z niewoli kłamstw i nieprawdziwych prze-

                                                           
51 B. Fontana, Montaigne’s Politics: Authority and Governance in the Essais, 

Princeton University Press, Princeton 2008, s. 141. 
52 A. Levine, Sensual Philosophy: Toleration, Skepticism, and Montaigne's 

Politics of the Self, Lexington Books, Oxford 2001, s. 2–3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

88 

 

konań, co pozwoliłoby w konsekwencji na pokonanie demonów 
nietolerancji i fanatyzmu. Szli znacznie dalej niż sam Gaskoń-
czyk; o ile Montaigne przywiązany był do tradycyjnej religijno-
ści i niechętny gwałtownym zmianom, o tyle nawiązujący do 
niego filozofowie dogmatyczną wiarę potraktowali jako jedną z 
głównych przeszkód na drodze do stworzenia nowego, lepszego 
społeczeństwa. Jak pisał Ernst Cassirer: „Tym zaś, co się liczy i 
co podlega ocenie etycznej, jest ślepa wiara, która świadomie 
zamyka się na wszelkie dociekania i broni się przed każdą pró-
bą jej sprawdzenia, albowiem ogranicza ona nie tylko treść po-
znania, ale znosi jego istotę, formę i zasadę”53. 

Wyraźna była także wiara pokładana przez Montaigne’a we 
władzy państwowej, której siła i jednoczący wpływ miały sta-
nowić lekarstwo na zagrożenia płynące z obskurantyzmu i nie-
tolerancji. Postrzeganie monarchii jako czynnika stabilizujące-
go i stojącego ponad partykularnymi frakcjami czy odłamami 
religijnymi było bliskie myśli gaskońskiego filozofa, stąd też 
wyraźne były jego związki ze stronnictwem „polityków”, stara-
jącym się prowadzić umiarkowaną i kompromisową politykę w 
obliczu fanatyzmu ultrakatolików z jednej, a hugenotów z dru-
giej strony. Wizja władzy państwowej jako zapory przed nieto-
lerancją religijną była obecna również w teoriach późniejszych 
myślicieli. W oświeceniu panujących postrzegał w taki sposób 
przede wszystkim Wolter; oświecony absolutyzm monarchy 
miał według niego stanowić podstawę rozwoju gospodarczego i 
społecznego oraz powstrzymywać religijnych zelotów przed 
urzeczywistnieniem swoich politycznych tendencji, a ponadto 
być gwarantem wolności i tolerancji. Podobne koncepcje poja-
wiają się także u Hegla. Państwo, jako wyraz tego, co ogólne 
musiało stać ponad egoistycznymi interesami jednostek i grup 
społecznych i być fundamentem dla równych praw obywateli, 
niezależnie od ich pochodzenia czy wyznania54. 

Obecna u myślicieli późniejszych była również zauważalna 

u Montaigne’a fascynacja ludami pozaeuropejskimi, postrzega-

                                                           
53 E. Cassirer, Filozofia Oświecenia, tłum. T. Zatorski, Wydawnictwo UW, 

Warszawa 2010, s. 150. 
54 P. Szymaniec, Heglowski model nowoczesnego państwa, s. 34–35, www.bi-

bliotekacy frowa.pl/Content/24595/003.pdf [dostęp: 09.10.2016]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

89 

 

nymi powszechnie jako dzikie i barbarzyńskie. Tytułowi „kani-
bale” służyli francuskiemu myślicielowi przede wszystkim jako 
punkt odniesienia dla krytycznego namysłu nad jego własną 
cywilizacją. Poprzez wskazanie na diametralnie odmienne oby-
czaje i styl życia, Montaigne uzmysławiał ówczesnym Europej-
czykom subiektywność i ograniczoność ich własnych idei i po-
glądów. Ten relatywizm kulturowy pozwolił Francuzowi na 
podważanie panującego powszechnie przekonania o wyjątko-
wości i wyższości kultury starego kontynentu. Zabieg taki sto-
sowany był wielokrotnie również później, by wspomnieć tylko 
Monteskiusza i jego Persów czy też wolterowskiego Hurona – 
Prostaczka. 

 
 

*** 
 

Problem tolerancji i jej granic od wielu wieków stanowił 
jedną z ważnych kwestii poruszających umysły Europejczyków. 
Szczególnie paląca stała się ona w nowożytności, w czasie roz-
łamu w zachodnim chrześcijaństwie. O ile w średniowiecza 
spory o charakterze religijnym miały wymiar raczej peryferyj-
ny, o tyle wraz z reformacją nabrały one pełnej ostrości, ude-
rzając w jedność kulturową i polityczną samego rdzenia konty-
nentu. Fanatyzm wyznawców był często wykorzystywany przez 
stronnictwa polityczne w celu zwiększenia własnych wpływów 
w państwie. Jedynie rozsądniejsi przedstawiciele kół rządzą-
cych dostrzegali grożące niebezpieczeństwo, starając się za-
chować jedność wspólnot politycznych. Dlatego też należy do-
cenić znaczenie myśli Montaigne’a dla ukształtowania się idei 
tolerancji w Europie. Sceptycyzm, relatywizm kulturowy i rea-
lizm polityczny Francuza stanowiły solidną podstawę dla moż-
liwości uformowania racjonalnego programu współżycia zróż-
nicowanych kultur i wyznań religijnych. Idee wysnuwane przez 

gaskońskiego filozofa są ważnym punkt odniesienia również 
dzisiaj, kiedy sytuacja społeczno-polityczna w Europie zmusza 
jego mieszkańców do podjęcia po raz kolejny refleksji nad zna-
czeniem własnej kultury w ramach jej relacji z innymi społecz-
nościami. W Europie po raz kolejny wyłoniła się konieczność 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

90 

 

sformułowania ideowego programu w zakresie tolerancji, zdo-
lnego dać odpowiedź na skomplikowaną sytuację społeczno-
polityczną. 

 

 

Bibliografia 

 
Berenger J., Tolerancja religijna w Europie w czasach nowożytnych (XV-

XVIII wiek), tłum. M. Forycki, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 
2002. 

Bratkowski S., W drodze do Montaigne, Czytelnik, Warszawa 2012. 
Buruma I., Margalit A., Okcydentalizm. Zachód w oczach wrogów, tłum. A. 

Lipszyc, Universitas, Warszawa 2005. 
Cassirer E., Filozofia Oświecenia, tłum. T. Zatorski, Wydawnictwo UW, 

Warszawa 2010. 
Chłędowski K., Ostatni Walezjusze: czasy odrodzenia we Francji, PIW, 

Warszawa 1958. 
Drozdowicz Z., O racjonalności w religii i w religijności. Wykłady, 

Wydawnictwo UAM, Poznań 2009. 
Ellingson T., The myth of the noble savage, University of California Press, 

London 2001. 
Fontana B., Montaigne’s Politics: Authority and Governance in the Essais, 

Princeton University Press, Princeton 2008. 
Goldman L., The anthropology of cannibalism, Bergin & Garvey, London 

1999. 
Goral I., Francja wobec zjawiska imigracji z krajów muzułmańskich w la-

tach 1968-2008, Instytut Europy Środkowo-Wschodniej, Lublin 2008. 
Grzybowski S., Henryk Walezy, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 

Wrocław 1980. 
Gwynn R. D., Huguenot heritage: The history and contribution of the Hu-

guenots in Britain, Sussex Academic Press, Brighton 2001. 
Hen J., Ja Michał z Montaigne, Prószyński i S-ka, Warszawa 1999. 
Korab-Karpowicz W. J., Historia filozofii politycznej: Od Tukidydesa do 

Locke’a. Tradycja klasyczna i jej krytycy, Wydawnictwo Marek Dere-
wiecki, Kęty 2010. 

Korolko M., Andrzej Frycz Modrzewski: humanista, pisarz, Wiedza Po-
wszechna, Warszawa 1978. 

Kuderowicz Z., Filozofia nowożytnej Europy, PWN, Warszawa 1989. 
Lasocińska E., Cnota sama z mądrością jest naszym żywotem. Stoickie po-

jęcie cnoty w poezji polskiej XVII wieku, Wydawnictwo PAN, Warsza-
wa 2003. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

91 

 

Levine A, Sensual Philosophy: Toleration, Skepticism, and Montaigne̕s Poli-

tics of the Self, Lexington Books, Oxford 2001. 
Montaigne M., Próby, tłum. T. Boy-Żeleński, Zielona Sowa, Kraków 2004. 
Oberdiek H., Tolerance: between forbearance and acceptance, Rowman & 

Littlefield, New York 2001. 
Paleczny T., Socjologia tożsamości, Oficyna Wydawnicza AFM, Kraków 

2008. 
Sarnecki P., Ustroje konstytucyjne państw współczesnych, Wolters Kluwer, 

Warszawa 2013. 
Seong-Hak K., Michel de L'Hôpital: The Vision of a Reformist Chancellor 

During the French Religious Wars, Sixteenth Century Journal Publish-
ers, Kirksville 1997. 

Sonde Sylvanus Ive N., The history and contents of human rights: a study 
of the history and interpretation of human rights, Lang, New York 

1986. 
Szczepański J., Groźba tyranii większości i demokracja totalitarna, 

https://depot.ceon.pl/bitstream/handle/123456789/1223/J.Szczepa%
C5%84ski,%20Gro%C5%BAba%20tyranii%20wi%C4%99kszo%C5
%9Bci%20i%20demokracja%20totalitarna.pdf?sequence=1 [dostęp: 
23.05.2016]. 

Szkołut T., Cnota tolerancji, [w:] Pluralizm i tolerancja, red. K. Wiliński, 
Wydawnictwo UMCS, Lublin 1998. 

Szymaniec P., Heglowski model nowoczesnego państwa, http://www.bi-
bliotekacyfrowa.pl/Content/24595/003.pdf [dostęp: 09.10.2016]. 

Voegelin E., Wiser J. L., History of political ideas: Religion and the Rise of 
Modernity, t. 5, University of Missouri Press, Columbia 1998. 

Waśko A., Poza utopią i nihilizmem: człowiek jako podmiot kultury, WAM, 
Kraków 2007. 

Wendland M., Konstruktywizm komunikacyjny, Wydawnictwo IF UAM, 
Poznań 2011. 

Wójcik Z., Historia powszechna XVI-XVII wieku, PWN, Warszawa 1995. 
Wyczański A., Historia powszechna: koniec XV w. – połowa XVII w., PZWS, 

Warszawa 1965. 
Ziemińska R., Historia sceptycyzmu. W poszukiwaniu spójności, Wydaw-

nictwo UMK, Toruń 2013. 
 
 

Summary 
 

The Thought of Michel de Montaigne  
and the Idea of Tolerance 

  
The article takes up the issue of tolerance and its importance in the 

social world. Reference is made first to the ideas voiced by Michel de 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00



Jakub Kwak, Myśl Michela de Montaigne’a a idea tolerancji 

 

92 

 

Montaigne, one of the forerunners of modern perception of that issue in 

European culture. Account is taken of the historical background, notably 
of the religious wars in 16th century France and their social and political 
consequences. Presented in brief is the genesis of the concept of tolerance 
on our continent, including key highlights in its development from 
antiquity to the 16th century. 

 
Keywords: tolerance, Michel de Montaigne, modern philosophy, 

political philosophy, religious wars in France 
 

 
Zusammenfassung 

 
Der Gedanke von Michel Montaigne und die Idee der Toleranz 

 
Der Artikel beschäftigt sich mit dem Problem der Toleranz und deren 

Bedeutung in der sozialen Welt. Den Ausgangspunkt bildet der Versuch, 
auf den Entwurf von Michel Montaigne zurückzugreifen, einem der Weg-
bereiter der neuzeitlichen Wahrnehmung einschlägiger Problematik in 
der europäischen Kultur. Berücksichtigt wurde der historische Hinter-
grund, besonders die Zeit der religiösen Kriege im Frankreich des 16. 
Jahrhunderts und ihre sozial-politischen Folgen. Es wurde auch kurz die 
Genese des Toleranzbegriffs auf unserem Kontinent dargestellt, zusam-
men mit den Schlüsselmomenten ihrer Entwicklung von der Antike bis 
zum 16. Jahrhundert. 

 

Schlüsselworte: Toleranz, Michel de Montaigne, Philosophie der Neu-
zeit, politische Philosophie, religiöse Kriege in Frankreich 

 

 

 

Information about Author: 

 
JAKUB KWAK, doctoral student in the Departament of Sociology and Histo-

ry, University in Rzeszów, Poland; address for correspondence: Wydział Soc-
jologiczno-Historyczny UR, Al. Rejtana 16 C, PL 35–959 Rzeszów; e-mail: 
klak2323@gmail.com 

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 03/02/2026 17:43:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

