
 

77 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 27 (2019) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.27.77-99 

 

Człowiek – natura – sacrum.  

O tajemnicy istnienia na wybranych przykładach pol-

skiej literatury wieku XIX i XX 
 

Bartłomiej Borek1 

 https://orcid.org/0000-0002-7503-8703  

  

 

W artykule poddano interpretacji wybrane dzieła Adama Mickiewicza, Bolesława Prusa, 

Stanisława Przybyszewskiego, Bronisławy Ostrowskiej, Kazimiery Iłłakowiczówny i (kontek-

stowo) Jana Kasprowicza. Swoistej re-lektury dokonano z wykorzystaniem triady człowiek           

– natura – sacrum, warunkującej postrzeganie sakralizowanego świata. Taki punkt wyjścia po-

zwolił na przedstawienie niejasnych, kosmicznych i tajemniczych proweniencji antropomorfi-

zowanych bohaterów (na przykład natury czy wojny), a także podkreślenie ich psychicznych 

i fizycznych metamorfoz. W analizie wykorzystano mitoznawstwo porównawcze i krytykę eku-

meniczną, stanowiące punkt wyjścia do docierania do głębokich warstw semantycznych tek-
stów, co pozwoliło na nowe odczytania. 

 

Słowa kluczowe: człowiek, natura, sacrum, kosmos, tajemnica, metamorfoza, poezja 
  

 

Czy sacrum jest wynikiem powiązania człowieka i natury, czy może – prze-

ciwnie – ta koherencja jest rezultatem obecności sacrum? Niełatwo jednoznacznie 

odpowiedzieć na to pytanie, ale jedno można potraktować jako pewnik – kiedy 
człowiek łączy się z naturą, a natura sprzęga się z człowiekiem, obecne staje się 

                                                           

BARTŁOMIEJ BOREK, magister filologii polskiej, doktorant literaturoznawstwa w Zakładzie 

Literatury Pozytywizmu i Młodej Polski UMCS w Lublinie; adres do korespondencji: ul. Zachodnia 2/19, 
20-620 Lublin; e-mail: borek.bartlomiej@wp.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

78 

 

także sacrum, czyli to, co święte, niejasne, metafizyczne. Natura zaczyna być trak-

towana jak żywa istota, a jej aktywność przyjmuje charakter wolicjonalny i coraz 

bliższa jest bytowi ludzkiemu – jednostce świadomej, kreującej rzeczywistość na 
własnych zasadach. Takiego oglądu natury należy upatrywać już w starożytności, 
kiedy spisany został bodaj najsłynniejszy akadyjski epos o losach Gilgamesza            

– władcy miasta Uruk. Nie bez powodu powołuję się na ów mit: to w nim praw-
dopodobnie po raz pierwszy zastosowano zabieg antropomorfizacji w stosunku 

do tego, co nie było człowiekiem, ale sugerowało możliwości trwania na podob-
nych zasadach. Ożywienie, nadające ludzkie cechy bytom proweniencji różnej od 
ludzkiej, stało się w antyku grecko-rzymskim atrakcyjnym popisem retorycznym, 

o czym zdają się świadczyć nie tylko największe dzieła tych czasów, ale i podrzędne 
(często wtórne) epigramaty. 

Starożytni, odkrywając naturę człowieka, zapragnęli zrozumieć, w jaki spo-

sób na Ziemi pojawiał się człowiek. Poza wyjaśnieniami stricte biologicznymi do-

szukiwano się początku ludzkości także w gwiazdach. Warto odnotować, że choć 
teorii było wiele, niektóre zdawały się atrakcyjniejsze od innych pod względem nie 

tylko poznawczym, ale również estetycznym, co mocno podnosiło rangę bytu, ja-
kim był człowiek. Zaczęto postrzegać jako istotę tajemniczą, połączoną z naturą, 
całym światem, a nawet kosmosem, w konsekwencji czego również sam wszech-

świat traktowano na podobnych zasadach, co żywe istoty – jako tak zwanego ma-
kroanthroposa2. Ewolucję człowieka według takiego myślenia można przedstawić 

następująco: 
 

CZŁOWIEK → KOSMOS → CZŁOWIEK → NATURA 

 
Od samego początku funkcjonowania idei „makroanthropos” jej fundamen-

tem był człowiek. Następnie, zapewne w wyniku wpływu katasteryzmu3 – czyli 

idei przeniesienia danej osoby (po śmierci) w formie gwiazd (konstelacji) na fir-
mament niebieski, na przykład w ramach wynagrodzenia za wyrządzone krzywdy 

                                                           

2 Warto zauważyć, że idea makroanthroposa funkcjonowała niezależnie w wielu różnych 
kulturach i regionach świata, od starożytnych Indii poczynając, kończąc zaś na antyku grecko-

rzymskim. W Indiach zawarta została w passusach Rygwedy i Upaniszadach, w antyku grecko-rzymskim 

rozwijała się od idei katasteryzmu po pisma Hermesa Trismegistosa (hermetyzm). 
3 Więcej o katasteryzmie, jego walorach estetycznych i ideologicznych: Marek Herman, 

Metaforyka astralna w poezji rzymskiej (Kraków: Polska Akademia Umiejętności, 2007). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

79 

 

czy też w podzięce za zasługi – połączono go z kosmosem, tworząc w ten sposób 

człowieka kosmicznego. Ale transformacja pojęcia „makroanthropos” trwała na-
dal. Eklektyczni stoicy, od Posejdonosa po Senekę, podzielając ideę katasteryzmu, 

przekonywali, że człowiek, a dokładniej – jego dusza – już po umieszczeniu na 
nocnym niebie, istnieje w „sublunarnych regionach kosmosu”4, czyniąc kosmos 
żywym, wskutek czego miał on znamionować rozumowy element eteru. W ten 

sposób eter mógł ożywiać wszystkie składowe przestrzeni. To rozpoznanie po-
zwala przejść do kolejnych elementów przedstawionego wcześniej grafu, tym ra-
zem ponownie do człowieka (jednak już nie tego przedkosmicznego, a istoty na-

znaczonej pierwiastkiem kosmicznym), ale i natury. Człowiek kosmiczny, przy-
wdziewając ludzką powłokę (materię), ponownie zszedł na Ziemię i zapragnął od-

kryć istotę sacrum. Dlatego też makroanthropos, będąc duchowym bytem w ciele, 

znajduje się – o czym wspomina jedna ze staroindyjskich Upaniszad5 – „w aureoli 
słońca”, czyli doświadczeniu pełni, co doprowadza go do zetknięcia z prawdą o ist-

nieniu.  
W tym momencie makroanthropos zyskuje przekonanie o „Ja-Wszystkim”. 

Na drodze aktu sugerującego coś na wzór platońskiej anamnezy przypomina sobie 
swoje przedludzkie wcielenie, umieszczenie duszy w świecie i świadomości, bez 
którego nic nie mogłoby trwać. Pobudzona jaźń popycha go do pozostawienia 

w mikro- i makrokosmosie swego atmicznego pierwiastka. W ten sposób łączy on 
byt z Bytem, dokonuje duchowej transgresji rzeczywistości postrzegalnej w świat 

idei. Świat, który tak dokładnie obserwuje, zaczyna postrzegać jako emanację wła-
snego „Ja”. Makroanthropos staje się w chwili wtajemniczenia autentycznie 
wszystkim, gdyż cały świat jest nim i w nim. Kosmiczny makroanthropos wska-

zuje zatem na personalizację świata rzeczywistego, będącego jednocześnie żywą 
istotą, i stąd właśnie w przedstawionym grafie umieszczenia wymaga natura – po-
strzegana jako byt żywy, świadomy, kosmiczny. 

 
 

                                                           

4 Andrzej Wypustek, „Motyw powrotu duszy do eteru w greckich epigramach nagrobnych”, Acta 

Universitatis Wratislaviensis  2010, z. 30: 151. 
5 Por. Brihadaranjaka 5.5.2. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

80 

 

Makroanthropos. Człowieka – natura – sacrum 

 
Po tak nakreślonym wstępie warto przejść do wybranych przykładów literac-

kich i wskazać na powiązanie człowieka i natury z sacrum, kosmosem, tajemnicą 

i wszystkim tym, co wydawać się może skrajnie irracjonalne. Wśród pisarzy wy-
korzystujących zdekonstruowaną powyżej wizję rzeczywistości wymienić należy 
choćby Adama Mickiewicza, Bolesława Prusa6, Jana Kasprowicza, Stanisława 

Przybyszewskiego, Bronisławę Ostrowską czy Kazimierę Iłłakowiczównę. Oczy-
wiście lista mogłaby być znacznie dłuższa, jednak w szkicu ograniczę się tylko do 
najbardziej reprezentatywnych, modelowych przykładów.  

 

 

Proza 

 

Prawdopodobnie po raz pierwszy koncepcję makroanthroposa w badaniach 
literaturoznawczych przypomniał Zdzisław Kępiński7, poddając analizie twór-

czość autora Pana Tadeusza. Odczytał on postać Konrada w kontekście człowieka 

kosmicznego, rozszyfrowując w ten sposób znaczenie jednego z bardziej osobli-

wych cytatów pomieszczonych w Wielkiej Improwizacji : 
 

Ja mistrz! 
Ja mistrz wyciągam dłonie! 

Wyciągam aż w niebiosa i kładę me dłonie 

Na gwiazdach jak na szklannych harmoniki kręgach8. 

 
Analizując ów passus, badacz stwierdził: „Człowiek stojący na ziemi, a sięga-

jący gwiazd osiąga wielkość całego świata […]. W tym momencie rozpoznajemy 

doskonale nam znany schemat przedstawiający nagiego mężczyznę z ramionami 

                                                           

6 O „człowieku kosmicznym” i różnych kreacjach tego fenomenu wspominam w artykule 
oddanym do druku w monografii zbiorowej poświęconej Bolesławowi Prusowi w 120. rocznicę 

rozpoczęcia druku jego Najogólniejszych ideałów życiowych. Rozważania zatytułowałem „Księżyc 

nieśmiało wyjrzał ku ziemi, a spostrzegłszy na skraju nieba rąbek czerwonych blasków, pomyślał”… 

Rozważania Bolesława Prusa o księżycu. 
7 Por. Zdzisław Kępiński, Mickiewicz hermetyczny (Warszawa: PWN, 1980), 204. 
8 Por. Adam Mickiewicz, „Dziady, cz. III”, w: tenże, Utwory dramatyczne, t. III, oprac. Stanisław 

Pigoń (Warszawa: Czytelnik, 1983), 155. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

81 

 

uniesionymi i rozpostartymi szeroko (czasem też z rozstawionymi nogami) i wpi-

sanego w koło lub w czworobok. Jest to człowiek kosmiczny (makroanthropos)”9. 
Nie ma powodu sądzić, że Kępiński nie ma racji, a nawet więcej: na podstawie tych 

spostrzeżeń warto poprowadzić dalszą interpretację wizerunku Konrada. 
Istniejąc na granicy światów, Mickiewiczowski buntownik staje się kreacją 

niejednoznaczną ontologicznie. Jest zdolny do tworzenia przestrzeni (sięga prze-

cież gwiazd10), w których bytuje, a właściwie jest ich częścią. Słuszny okazuje się 
zatem wniosek, że włada on także własną duchowością, potrafi złączyć się z ko-
smicznym uniwersum, odczuwając jego obecność w duszy. 

Dzieje Konrada są modelowym przykładem nieustającego spełniania warun-
ków na drodze do stania się prawdziwym makroanthroposem. Poza wspomnia-

nym już dosięgnięciem gwiazd, rodzi się on na nowo z Gustawa11 – romantycz-
nego kochanka, zmieniając się w Konrada – poruszyciela fasad rzeczywistości, 

w następstwie czego otrzymuje upragnioną gnosis.  
Nie należy zapominać, że Konrad, dzieląc się sobą z kosmosem, nieprzerwa-

nie tkwi ciałem w więziennej celi, która wprawdzie ogranicza aktywność bohatera, 
jednak nie wpływa negatywnie na jego aktywizm. Płynie z tego prosty wniosek: 
kolejny z warunków bycia makroanthroposem nie okazuje się dla Konrada nie-

możliwy do spełnienia.  
Mogłoby się wydawać, że Konrad-makroanthropos nie wypełni wymogu by-

cia rozczłonkowanym, jak to miało miejsce w narracji o Zagreusie-Dionizosie. Nic 
bardziej mylnego – ów romantyczny kreator rzeczywistości dotknięty jest roz-
członkowaniem w nader subtelnym (dlatego zapewne niedostrzeżonym do tej 

pory przez literaturoznawców) aspekcie psychicznym: 
 
Myśli moje! gwiazdy moje! 

Czucia moje! wichry moje!12 

 

                                                           

9 Kępiński, Mickiewicz hermetyczny, 204. 
10 Stojąc na fundamencie Ziemi, sięga gwiazd, w rezultacie czego staje się człowiekiem kosmicz-

nym – „Człowiekiem Drogi Mlecznej” (tak Tadeusz Miciński określa bohatera poematu Niedokonany). 

Zaciera w ten sposób granicę dzielącą rzeczywistość postrzegalną od świata idei.  
11 Zmiana imienia przywodzi na myśl postać Dionizosa, który przed śmiercią nazywany był 

Zagreusem. Zagreus został rozczłonkowany przez rozwścieczonych tytanów. Z ocalałego serca Atena 

ożywiła go w postaci bardziej znanego kulturze Dionizosa. 
12 Mickiewicz, „Dziady”, 56.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

82 

 

Kosmiczny umysł Konrada, umieszczony w tej fantasmagorycznej czaso-

przestrzeni, tworzy świat i żywioły, staje się podstawą bytu. W ten sposób – w du-
chowości ujętej w kosmicznych bezbrzeżach – ujawnia się obecność dziejącego się 

właśnie aktu indywiduacji: uwolnienia jaźni i pozostawienia jej w onirycznej rze-
czywistości. 

W odmienny sposób problem koherencji człowieka i natury ujął Bolesław 

Prus w noweli Z legend dawnego Egiptu. Przypomnijmy sobie scenę, kiedy to prze-

rażony wizją przyszłych rządów Horus (mężczyzna dowiedział się właśnie 
o szybko postępującej chorobie dziada Ramzesa), zmierzając do swej komnaty zo-
staje ukąszony i zatruty (!) przez pająka, którego użądlenie zostało początkowo 

błędnie zidentyfikowane jako niegroźny atak miododajnej pszczoły: 
 

Nagle syknął z bólu. 
— Co ci jest, Horusie? 

— Pszczoła ukąsiła mnie w nogę — odparł pobladły książę. 

Dworzanin przy zielonawym blasku księżyca obejrzał mu nogę13. 

 

Zielone światło księżyca wydaje się nie tylko efektownym elementem egip-
skiego krajobrazu, ale też nośnikiem kluczowych znaczeń – zapowiada śmierć, 

jego barwa ewokuje truciznę14. Z czasem zaczyna to rozumieć także następca 
tronu faraonów. Pozostały mu czas odmierzyć ma księżyc: 

— Prędkoż to może się stać?… Powiedz prawdę… 
— Nim księżyc schowa się za tę oto palmę… 

— Ach, tak!15 

                                                           

13 Bolesław Prus, „Z legend dawnego Egiptu”, w: tenże, Pisma, t. IX, red. Ignacy Chrzanowski, 
Zygmunt Szweykowski (Warszawa: Wydawnictwo Gebethnera i Wolffa, 1935), 243. 

14 Por. Jolanta Sawicka, „Symbolika lunarna w średniowiecznej poezji liturgicznej”, Pamiętnik 

Literacki 93, nr 3 (2002): 6. Literaturoznawczyni na pierwszych stronach szkicu przytacza bogatą 

bibliografię poświęconą symbolice księżyca, nie ograniczając się przy tym wyłącznie do sugerowanego 
w tytule artykułu okresu średniowiecza. Inna badaczka, Aldona Senczkowska, przypomina słowa 

Antoniego Kępińskiego, piszącego o ziemskim satelicie, że niekiedy symbolizował on także melancholię, 

„zapewne z powodu jego związków z nocą, melancholicznym światłem i wiarą w lunatyzm” – Aldona 

Senczkowska, „»Lunarna osobowość« Juliusza Słowackiego. Zarys problemu,” Litteraria 2012, z. 39: 61. 

Więcej na ten temat w: Antoni Kępiński, Melancholia (Wydawnictwo Literackie, Kraków 2001), 280. 

Wracając do Sawickiej: przekonuje ona także, iż Księżyc – w przeciwieństwie do Słońca – był „złym 

okiem Boga”. Szerzej o tym problemie w: Mircea Eliade, Traktat o historii religii, tłum. Jan Wierusz-

Kowalski (Warszawa: Aletheia, 1966), 131. 
15 Prus, „Z legend”, 246. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

83 

 

Horus, oszołomiony i sparaliżowany wyrokiem czasu, przeżywa najtragicz-

niejszy moment swego istnienia. Świadomy niemożności wcielenia w życie edyk-
tów znoszących w kraju tyranię, z każdą minutą czuje się przygniatany przez czas, 

którego percypowanym sensorycznie odpowiednikiem staje się sięgający liści 
palmy16 księżyc. Warto zauważyć, że niezwykłość tej temporalnej przenośni nie 
wynika – jak mogłoby się wydawać – wyłącznie z jej plastyczności: sens metafo-

rycznej konstrukcji jest znacznie głębszy. Prus, konstruując obraz zmienności 
świata, prawdopodobnie sięgnął do symboliki makroanthroposa (nie zapomi-

najmy, że nie tylko autor Lalki uległ fascynacji teorią Maxa Müllera o odrodzeniu 

humanistycznym w Indiach17). Idea ta, jak już wspominaliśmy, opiera się na prze-

konaniu, że wszechświat to byt organiczny, żywy, mogący w odpowiedni sposób 
oddziaływać na ziemską rzeczywistość. Ale, co znaczące, w opisie Prusa nie dzieje 

się to, co miało miejsce choćby w XXXII wierszu Księgi ubogich Jana Kasprowicza, 
gdzie opadające z drzewa liście stanowiły „obrazowy ekwiwalent odrywania się od 

continuum życia”18. W noweli Z legend dawnego Egiptu funkcja odmierzania czasu 

przypadła księżycowi. Jego modelowo pragmatyczna cecha została powiązana 
z metafizycznym przejściem do krainy cieni. Czas wyznaczany przez ruch księżyca 
uległ jakościowej ewolucji, został usakralizowany, w rezultacie czego zaczął kono-

tować wartości transcendentne. Święty tempus „dotknął pierwszych liści”19 palmy 
i zaczął metaforyczny bieg w kierunku Horusa.  

                                                           

16 Wybór akurat tego drzewa wydaje się znaczący. Babilończycy, doświadczając wielokrotnie 

ogromnej siły palm, stawiających opór wszelkim warunkom pogodowym (suszy, nawałnicom, burzom), 

uważali je za drzewa łaski, a nawet bóstwa natury. Grecy i Rzymianie również dostrzegali w nich przejaw 
boskości, łącząc „świetlane drzewa” z Heliosem. Prawdopodobnie z tej właśnie przyczyny zaczęto wiązać 

roślinę z feniksem – mitycznym ptakiem, który odradzał się z płomieni, siedząc w gnieździe 

usytuowanym w koronie palmy. Poza tym gałązki palmowe symbolizowały nieśmiertelność – to cecha 

znacząca dla naszej interpretacji. Por. Dorothea Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, tłum. i oprac. 

Wanda Zakrzewska, Paweł Pachciarek, Ryszard Turzyński (Warszawa: PAX, 1990), 175. Warto też 

wspomnieć, że palma daktylowa, o której zapewne pisał Prus, jest też symbolem męczeństwa, duszy, 
wzniosłości, proroctwa (!), sprawiedliwości, a w starożytnym Egipcie uważano ją za alegorię roku 

(dwunastu miesięcy). Twierdzono, że drzewo to wraz z nadejściem nowego miesiąca rodzi nowy liść. Co 

ciekawe, liście palmy były poświęcone Hermesowi, który odprowadza dusze zmarłych do miejsca 

przeznaczeń. Por. „Palma”, w: Władysław Kopaliński, Słownik symboli (Warszawa: Wiedza Powszechna, 

1990), 298‒300. 
17 Por. Jan Tuczyński, Motywy indyjskie w literaturze polskiej (Warszawa: PWN, 1981), 132. 
18 Wiesław Olkusz, „Orientalizm w poezji doby pozytywizmu”, Pamiętnik Literacki 82, 

nr 2 (1991): 37. 
19 Prus, „Z legend”, 247.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

84 

 

Nie bez powodu wspomniana została też metafora biegu. Do głosu dochodzi 

tu antropomorfizacja: czas staje się Człowiekiem-makroanthroposem – ma ręce, 
którymi dotyka palmowych liści, a także nogi, przybliżające go do wykonania wy-

roku. Traktując czas jako żywy byt, jesteśmy zmuszeni uznać jego istnienie na 
wszechzwiązku zjawisk, zdarzeń i rzeczy20. Musimy też zauważyć, że wszystkie 
składowe tak ujętego wszechświata spaja właśnie relacja czasowa. Czas, wpływając 

na życie Horusa, zmienia też losy całego Egiptu21. Przyjmuje funkcję boskiego po-
średnika – działającego między ziemską a niebiańską dziedziną – obwieszczają-
cego wyroki nie własne, a Absolutu. 

Dosyć osobliwy projekt postrzegania natury świata zaprezentował w jednym 

ze swych poematów prozą Stanisław Przybyszewski. W utworze Androgyne22, któ-

rego akcja rozgrywa się na granicy jawy i snu, wprzągł w oniryczną wizję psycho-

kosmicznego ścierania się sił dobra i zła także rozpoznania makroantropiczne. 
Jego bohater w zetknięciu z naturą, innym człowiekiem (kobietą) oraz kosmosem, 
bierze udział w przypomnieniu23 sobie o ukrytych w człowieku kosmicznych ide-

ach: 
 
Szedł cichy i wielki, bo dusza jego ukazała mu swe najskrytsze głębie, pozwoliła mu czy-

tać swe najtajniejsze runy – i szedł potężny, bo niósł słońce w sobie. Szedł coraz wyżej stro-

mym szlakiem, ale szedł lekko, jakby go coś niosło, aż wreszcie stanął na szczycie wysokiej 

góry. Spojrzał w dół – w kotlinie u stóp jego to rozkołysane morze dachów, dyszące świetlistą 

                                                           

20 Por. Marek Łagosz, Realność czasu (Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 
2007), 33. 

21 Por. Ireneusz Opacki, „Gra symetrii (»Z legend dawnego Egiptu« Bolesława Prusa)”, w: Nowela, 

opowiadanie, gawęda. Interpretacje małych form narracyjnych, red. Kazimierz Bartoszyński, Maria 

Jasińska-Wojtkowska, Stefan Sawicki (Warszawa: PWN, 1979), 153. 
22 O poemacie Androgyne i obecnym w nim micie androgynii napisano już wiele – por. choćby: 

Wojciech Gutowski, Nagie dusze i maski. O młodopolskich mitach miłości (Kraków: Wydawnictwo 

Literackie, 1992); Maria Podraza-Kwiatkowska, „Salome i Androgyne. Mizoginizm a emancypacja”, 

w: taż, Symbolizm i symbolika w poezji Młodej Polski (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1994); Gabriela 

Matuszek, „Melancholik, mistyk, narcystyczny kochanek, samotny »homo dolorosus«”, w: Stanisław 

Przybyszewski, Poematy prozą (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2003). 
23 Dostrzegalne są tu inspiracje platonizmem. Bohater Przybyszewskiego zdaje się przypominać 

postaci naznaczone ideą anamnezy, o której pisał w swych dialogach Platon. Więcej o anamnezie 

w: Richard Schaeffler, „Przypomnienie/anamneza”, tłum. Paweł Pachciarek, w: Leksykon religii, 
red. Franz König, Hans Waldenfels (Warszawa: Verbinum, 1997), 369‒370; Robert Mielhorski, „Światło 

anamnezy. O utworze Zbigniewa Herberta Pan Cogito myśli o powrocie do rodzinnego miasta”, Filo – 

Sofija 14, nr 27 (2014): 159. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

85 

 

łuną światła – to miasto jego. A w dali poza miastem pasmo gór wygięte, połamane, zjeżone 

gdyby szeregi gdzieś spoza widnokręgu napływających bałwanów morskich, porosłe lasami 

kasztanów. Zielone góry kasztanów, wysadzone białymi kiściami kwiecia — och, jak płonęły 

gromniczne świece kwiecia na zielonym adamaszku, co zda się z nieba spływał w dół ku miastu! 

Naraz wezbrało się serce jego nieznaną potęgą, wrósł w niebo, wyciągnął ramiona; dziki 

krzyk rwał mu się z serca, by słońce, które niósł w piersiach, pokazać całemu światu; czuł, że 

rozlewa światłość wokół siebie, czuł, że się wznosi ponad wszechżycie — czuł się wniebo-

wziętym24. [podkr. własne – B.B] 
 

Podkreślone fragmenty wykazują zbieżność z Mickiewiczowskim Konra-
dem-makroanthroposem. Zauważmy, że bohater-artysta (drugi człon tego okre-

ślenia kieruje uwagę na twórczą moc tej jednostki), tak jak Konrad ulega meta-
morfozie: zaczyna rządzić, władać naturą. W geście wzniesienia rąk ku niebu łączy 

się z kosmicznym uniwersum, a przede wszystkim odnajduje w sobie pierwiastek 
makroanthroposa, gdy zaczyna rozumieć, że w swej piersi nosi „słońce” – symbol 
boskości. 

Stojąc na szczycie góry i doświadczając przemiany w sferze psychicznej, staje 
się również inicjatorem zewnętrznej ewolucji świata. Zyskując wiedzę o poddaniu 
i przypisaniu swego „Ja” otaczającej go faunie i florze, w konsekutywnym akcie 

zmienia za pomocą słownego medium (w akcie performacji) ontologiczność 
świata postrzegalnego. W ten sposób natura zyskuje jakości jubilerskie25 i archi-

tektoniczne26. Kasztanowce ze świata roślin, na skutek jubilerskiej metafory wysa-
dzenia kryształami (kwiatami), ulegają transpozycji do dziedziny geologii. Dzieje 
się coś tajemniczego i niewyobrażalnego dla zwykłego człowieka. Bohater Przyby-

szewskiego ma własną wizję świata, która zmierza do niego zza linii horyzontu. 

                                                           

24 Stanisław Przybyszewski, Androgyne (Kraków: Drukarnia Wydawnicza im. W. L. Anczyca, 

1900), 23. 
25 Por. Maria Podraza-Kwiatkowska, „Sugestia”, w: taż, Symbolika i symbolizm w poezji Młodej 

Polski, 242. 
26 O symbolice architektonicznej por.: Wojciech Gutowski, „Burzyciel świątyń i budowniczy nad-

gwiezdnych miast. O symbolice architektonicznej w twórczości Tadeusza Micińskiego”, w: tenże, Pasje 

wyobraźni. Szkice o literaturze romantyzmu i Młodej Polski (Toruń: Towarzystwo Naukowe w Toruniu, 

1991); Maria Podraza-Kwiatkowska, „Symbol architektoniczny. Zejście w głąb. Martwa natura”, w: taż, 

Symbolika i symbolizm w poezji Młodej Polski, 167‒184; Eugeniusz Czaplejewicz, „Architektoniczne wi-

zje Prusa (państwa, człowieka i literatury)”, w: Dziewiętnastowieczność. Z poetyk polskich i rosyjskich XIX 
wieku. Prace poświęcone X Międzynarodowemu Kongresowi Slawistów w Sofii, t. LXXII, red. Eugeniusz 

Czaplejewicz, Wincenty Grajewski (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1988). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

86 

 

Widzi więcej niż pozwalają mu na to ziemskie zmysły. Patrząc na świat postrze-

galny i poprzez niego, sięga granic przestrzeni naznaczonych przez sacrum, wpły-

wając w ten sposób na zlanie przeciwieństw. Świat doczesny łączy z transcendent-
nym, urzeczywistniając w ten sposób ideę scalenia przeciwieństw27. W tym prze-
łomowym momencie w sercu28 mężczyzny dała o sobie znać potęga człowieka ko-

smicznego, psychokosmiczna samoświadomość jedności bytu w duszy człowieka. 
Rzeczywistość konsystencjalna może istnieć dzięki jego sercu, zaś sam dzierżyciel 

boskiej iskry pragnie oznajmić całemu światu swą wielkość poprzez ekstatyczny 
krzyk. Pobudzona jaźń mężczyzny ma się przyczynić do wszechświatowego, so-
larnego misterium oświecenia, zaś jemu samemu pozwolić odczuć moment prze-

kroczenia granic świata – doświadczyć tajemnicy drugiej strony. 

Warto odnotować, że bohater Androgyne ulega temu, co André Breton okre-

ślił mianem „introspekcji w głębie obszaru mentalnego, zawrotnego poczucia 
uczestnictwa w burzach Kosmosu i namiętności tworzących jedno”29. Kosmiczny 

artysta, pobudzając swą psychikę do dokonania transgresji w świecie wewnętrz-
nym „Ja”, ale także na zewnątrz – w świecie postrzegalnym i idealistycznym, z któ-

rym przecież się zlewa – ulega procesowi indywiduacji30 i rozbudzenia jaźni. Jest 
to niezwykła chwila deifikacji własnego jestestwa, przebóstwienia w formę so-
larną. Co ciekawe, podobnie, choć nie tak efektownie, został opisany bezimienny 

bohater poematu Wśród gwiazd autorstwa Wincentego Korab-Brzozowskiego. 

Mężczyzna dąży do aktu „przesłonecznienia”, przechodząc metamorfozę składa-
jącą się z kilku etapów – odrzucenie ziemskiego ciała; przyobleczenie skrzydeł, 
z których bił niebieskawy blask elektryczności; zyskanie umiejętności telepatycz-

nej rozmowy z naturą; doświadczenie jedności stworzenia. Mimo że bohater na-
der usilnie starał się o osiągnięcie pełni, nie zostało dane odkryć mu w sobie tej 

                                                           

27 O idei coincidentia oppositorum, którą Mikołaj z Kuzy określił mianem „najmniej niedoskonałej 

definicji Boga”, napisano już wiele, por. np. Jarosław Frontczak, „Poszukiwanie paradygmatu”, Sztuka 

i Filozofia 1996, nr 11: 57 i 60; Artur Przybysławski, Coincidentia oppositorum (Gdańsk: słowo/obraz 

terytoria, 2004). 
28 Widać tu zaskakujące podobieństwo do historii Zagreusa-Dionizosa (starożytna Grecja) czy 

Puruszy (starożytne Indie), opisanego w Mundace  2.1.4. 
29 André Breton, cyt. za: Krystyna Janicka, Światopogląd surrealizmu (Warszawa: Wydawnictwo 

Artystyczne i Filmowe 1985), 228. Na potrzeby wkomponowania cytatu w zdanie pozwoliłem sobie na 

zmianę końcówek fleksyjnych niektórych wyrazów, nie przekształcając oczywiście myśli Bretona. 
30 Por. Leszek Kolankiewicz, Carl Gustav Jung ‒ wędrowiec Wschodu: Podróż na Wschód 

(Warszawa: Pusty Obłok, 1989), 12. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

87 

 

skrzętnie skrywanej przez świat tajemnicy. Uczestnicząc w mysterium tremendum 

et fascinosum31, w którym człowiek poddany sile pierwotnego sacrum odczuwa 

wewnętrzny lęk – jednocześnie ulegając sile oczarowania nim – stał się uczestni-

kiem niejasnej dla niego poznawczo transformacji. Jego ulegające zmianie ciało 
miało stać się przestrzenią ścierających się kosmicznych potęg, objawiając jakości 
metafizyczne32, jednak droga protagonisty została naznaczona upadkiem.  

W kontekście omawianego poematu Przybyszewskiego warto wyekspliko-
wać jeszcze jedną ważną składową, która wpływa na obrany tu sposób interpreta-

cji dzieła. Mam na myśli motyw pierwotnej androgynii, obecności kobiety w akcie 

przebóstwienia. Bohater Androgyne doświadcza przekroczenia wszelkich granic 

rzeczywistości na skutek zafascynowania kobiecością: 
 
I w tej samej chwili — w godzinie wielkiego cudu przekształcił mu się cały świat. Wszyst-

kie formy i kształty zlały mu się w jedną giętką, wiotką linię; całe potopy barw, promieni światła 

spłynęły w jeden ciemny, gorący blask; ocean dźwięków, drgnień, ruchów, gięć i fal rozkwitł 

jednym pysznym kwieciem pieśni — pieśni, którą była ona — ona jedyna33. 

 

Właśnie zjednoczenie z przeciwnym mu płciowo bytem dokonać ma tej nie-
słychanie efektownej psychokosmicznej transgresji, w której urzeczywistni się 

i objawi światu – na drodze hierofanii – wielkość makroanthroposa:  
 
I na toż go jego ziemia wydała, na toż rysowała i żłobiła swoje kształty w jego duszy, by 

się jej postać w nią zlać mogła, jak w odwiecznie przygotowaną formę? […] I na toż rozjęczała 
się cała jego ziemia nieskończenie smutną pieśnią, rozdźwiękły dzwony pochmurną zadumą, 

na ugorach wiatr zawodził w takt poszumu rozkołysanych łanów pszenicznych — by każde 

drgnienie, każdy ruch jej wiotkich członków, każde zagięcie jej kształtów mogło spłynąć z od-

wieczną harmonią jego duszy?34. 

 

Gabriela Matuszek, omawiając poemat, zwróciła szczególną uwagę na sa-
motność bohatera w momencie przeżywania „godziny cudu”. Kreacja idealnego 

                                                           

31 Por. Rudolf Otto, Świętość: elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elementów 

racjonalnych (Wrocław: Thesaurus Press, 1993), 40. 
32 Por. Agata Skała, „W poszukiwaniu prawdy o człowieku. »Diokles« Henryka Sienkiewicza”, 

Estetyka i Krytyka 2009/2010, z. 17/18: 244. 
33 Przybyszewski, Androgyne, 22. 
34 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

88 

 

oblicza kobiecości zinterpretowana została przez nią, jako „gigantyczna narcy-

styczna psychomachia”35. Moment całowania narcyzów potraktowała Matuszek 
na zasadzie inicjującego wyłonienie się miłosnego ideału z wnętrza podmiotu         

– objaw jego autoerotyzmu. Narcyz w tej interpretacji to oczywiście nie tylko 
kwiat symbolizujący egocentryzm, ale także asumpt do poszukiwań psychologicz-
nych, w szczególności deszyfracji pojęć z zakresu introspekcji, autoerotyzmu oraz 

samowystarczalności36. Zwłaszcza introspekcja – poprzedzająca moment indywi-
duacji – czyli badanie wnętrza samego siebie, zdaje się być koniecznym składni-
kiem narcystycznej osobowości. Narcyz potrzebuje jednak określonego narzędzia 

samooglądu i samopoznania, czegoś na kształt gładkiej tafli mitycznego strumie-
nia – lustra własnego „Ja”.  

Badaczka oczywiście szuka tego lustra i odnajduje je w kobiecie oraz pojęciu 
ideału37. Według Matuszek wyłaniająca się z wyobraźni bohatera kobieta to kry-
staliczna projekcja, odbicie bohatera-Narcyza. Bohater poematu, przekonuje dalej 

badaczka, niejednokrotnie stwierdza, że owa idealna kochanka jest właściwie nim 
samym38. Narcystyczny podmiot, kontemplujący samego siebie i wytworzony 

przez siebie obraz idealnej kochanki, reprezentuje megalomanię typową dla boha-
terów Przybyszewskiego39, dodaje Matuszek. I tak jak mitologiczny Narcyz, który 
nie może odwzajemnić miłości do własnego oblicza, umiera z tęsknoty, tak pra-

gnienie dosięgnięcia bezprzedmiotowego obiektu, czegoś, co jest paradoksalnie 
nim samym, będzie przyczyną śmierci bohatera poematu Przybyszewskiego40.  

Wydaje się, że koncepcja Matuszek, choć oczywiście poparta odpowiednią 

literaturą, wpływa na pominięcie sakralnej warstwy znaczeniowej dzieła, gdyż sam 
aspekt cielesności, obecny przecież w utworze – z czym nie zamierzam polemizo-

wać – należałoby powiązać z eschatologią. Zatem tę erotyczną ekscytację narcy-
styczną można postrzegać jako panerotyczne misterium wtajemniczenia w idee 
początku – „narodzin” (!) świata.  

                                                           

35 Gabriela Matuszek, Stanisław Przybyszewski – pisarz nowoczesny. Eseje i proza – próba 

monografii (Kraków: Universitas, 2008), 209. 
36 Por. „Narcyz”, w: Kopaliński, Słownik symboli, 249‒250. 
37 Por. „Lustro”, w: Kopaliński, Słownik symboli, 206‒209. 
38 Por. Matuszek, Stanisław Przybyszewski, 212. 
39 Por. taż, „Demony Przybyszewskiego, czyli o szatanie wczesnej nowoczesności”, Stan Rzeczy 1, 

nr 1 (2011): 124–125. 
40 Por. Matuszek, Stanisław Przybyszewski, 212 i 217. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

89 

 

Koncepcja Matuszek zdaje się mieć także lukę w schematycznej interpretacji 

postaci mitycznego Narcyza, który przyjmuje tu wartości czysto ludzkie, bez od-
powiedniego wyartykułowania jakości metafizycznych. Swego czasu, pisząc 

o Narcyzie, dowodziłem, że jedna ze starożytnych narracji przedstawia go w zu-
pełnie innej odsłonie41. Pauzaniasz, opisując losy Narcyza, wplótł do miłosnych 
dziejów postać siostry bliźniaczki. Szybko rozwijająca się akcja dzieła ukazuje mo-

ment śmierci ukochanej Narcyza, w następstwie czego przenosi naszą uwagę na 
aspekt jego samotności. Nie mogąc poradzić sobie ze stratą, spogląda w leśne źró-
dło i doświadcza wtajemniczenia w byt. Paradoksalnie dla Narcyza nie jest ważne 

doświadczenie miłości – można zaryzykować taką hipotezę, gdyż dając wodzie 
swe odbicie, kreuje on na tafli obraz siostry sprzed śmierci. W ten sposób może 

doświadczyć doskonałego stanu sprzed podziału płci – i sprzed narodzin. Moż-
liwe, że motyw akwatyczny pełni funkcję jeszcze ważniejszą: leśne źródełko może 
symbolizować wrota łona, w skutek czego głębiny Styksu – z którego to przecież 

źródła wybiła sadzawka – przemieniają się w płodowe wody mitycznego praem-
brionu. Jednak ta historia także kończy się klęską bohatera, gdyż nie jest mu dane 

doświadczenie stanu rzeczy sprzed przybrania cielesnej formy. Dlatego wody nie 
koją, nie łagodzą bólu, stają się wyłącznie „wodami śmierci”42.  

Erotyczny aspekt dziejów bohatera Androgyne zdaje się odnosić do kosmicz-

nego wymiaru androginiczności, a jeżeli zaanektować do niego pierwiastki narcy-

styczne, wydaje się dodatkowo implikować wymiar eschatologiczny dzieła i – jak 
trafnie zauważa Wojciech Gutowski, powołując się na Gilberta Duranda – świad-
czy o „współsubstancjalności kosmosu i mikrokosmosu”43. Słuszne w obranej 

przez Matuszek somatycznej interpretacji dzieła zdaje się przekonanie, że obec-
ność cielesności konotuje przeżycie na skraju erotyki i eschatologii, nie skupia się 

wyłącznie na fizyczności bytu. Bliskie takiemu odczytaniu dzieła są nie tylko frag-
menty poematu: „[…] nie miał jej przy sobie, była nim, rozlała się w nim”44, ale 

                                                           

41 Por. Bartłomiej Borek, „»Idzie miłość do mnie, gdy wiszę nagi wśród szyderczych zwierciadeł«. 

O tajemnicy miłości własnej w „Niedokonanym” Tadeusza Micińskiego”, w: Oblicza miłości. Studia 

literaturoznawcze, red. Krzysztof Bałękowski, Kamil Maciąg (Lublin: Tygiel, 2016), 65–81. 
42 Por. Tomasz Sikora, EUOI. Studia z symbolizmu i metaforyzacji katoptrycznej (Kraków: Nomos, 

2004), 199. 
43 Wojciech Gutowski, „Pokusy nicości i tajemnic Pełni. Młodopolskie obrazy eschatologii”, 

w: tenże, Z próżni nieba ku religii życia. Motywy chrześcijańskie w literaturze Młodej Polski (Kraków: 
Wydawnictwo Literackie, 2001), 353. 

44 Przybyszewski, Androgyne, 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

90 

 

też zawołania podmiotu Z cyklu wigilii: „Pani. Ty we mnie. Ja Tobą, Tyś mną”45, 

czy: „Nie potrzebuję ciebie, […] ale Ciebie we mnie”46. 

Interesujący obraz zespolenia człowieka z otaczającą rzeczywistością przed-

stawił Przybyszewski w późniejszym dziele – Tyrteusz (1915). Tym razem czło-

wiek ustępuje nieco miejsca społeczno-politycznemu aspektowi wojny – trakto-
wanej jako świadomy byt. Ponownie bezimienny – co dodatkowo wzmaga tajem-

niczość – bohater rozważa istotę zbrojnych konfliktów, czyniąc jednocześnie 
ważne rozpoznania natury gnoseologicznej. Po pierwsze, Ziemię nazywa Matką47. 

Opisując ten zakorzeniony w kulturze topos, mówi: 
 
Święty i dostojny gospodarz: Matka-Ziemia – otworzył na oścież wrota swych olbrzymich 

śpichlerzy, by móc ten niesłychany plon przebogatego żniwa pomieścić. Suto zastawione stoły 

dla skrzętnych żniwiarzy, a u wejścia oczekuje kusząca przodownica, odświętnie przybrana 

„Śmierć” i wywija kosą, ustrojoną w kwiaty i różnobarwne wstęgi i zaprasza nieprzeliczone za-

stępy uznojonych gości w hojny i w wszelakie bogactwa przeobfity dom gospodarza: Matki-

Ziemi, Rodzicielki i Grobu48. 

 

Sugestywny obraz śmierci wzbudza w podmiocie wątpliwości, przez co za-
czyna on rozmawiać z własnym „Ja” o istocie wojny. Porównuje ją do wybuchu 
wulkanu czy trzęsienia ziemi, w wyniku czego zmierza do przekonania samego 

siebie – ponieważ nie jest jeszcze gotowy przyjąć do świadomości – że winy za 
wszelkie zło w świecie ponosi właśnie natura, Matka-Ziemia, która w jego ustach 

                                                           

45 Stanisław Przybyszewski, „Z cyklu wigilii”, w: tenże, Poematy prozą (Kraków: Wydawnictwo 

Literackie, 2003), 204. 
46 Tamże, 205.  
47 Matka-Ziemia, ukazana w utworze Przybyszewskiego dość wyraźnie zdaje się ewokować mit 

Wielkiej Matki. Wielka-Matka, reprezentując siły natury i człowieka (te drugie ze względu na proces 

antropomorfizacji, której ulega) uosabia jednocześnie więź między mikro- a makrokosmosem. Ziemia 
staje się miejscem licznych przeobrażeń w warstwie nie tylko znaczeniowej, ale także psychicznej boha-

tera utworu. Por. Tomasz Tomasik, „Spotkanie z Wielką Matką: sztuka paleolityczna w twórczości Wi-

sławy Szymborskiej i Zbigniewa Herberta”, Pamiętnik Literacki 103, nr 1 (2012): 142. Warto przywołać 

także słowa Jürgena Moltmanna, który pisał: „Świat jako całość ma postać matki. Wielka Matka zrodziła 
i wykarmiła wszystkie żywe istoty. Ona jest kosmicznym prawzorem człowieka. Sięgający czasów sprzed 

Ariów, indyjscy Dżainiści postrzegali wszechświat jako kolosalnego człowieka – Wielką Matkę”. Jürgen 

Moltmann, Bóg w stworzeniu, tłum. Zbigniew Danielewicz (Kraków: Znak, 1995), 490‒491. 
48 Stanisław Przybyszewski, Tyrteusz (z cyklu „Wojna”) (Wiedeń: Wydawnictwo Naczelnego 

Komitetu Narodowego, 1915), 14.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

91 

 

staje się „Trucicielką ludzkości”. Jednak prowadzony przez niego monolog w po-

szukiwaniu prawdy o bycie doprowadza go do zaskakującego rozpoznania, degra-
dującego wartość ludzkości, ale także do współczucia i pełni zrozumienia dla czy-

nów żywej Ziemi: 
 
Jakżeby można pojąć, dla czego by ziemia – ta wielka potężna ziemia – miała spokojnie 

znosić, by jakieś natrętne robactwo, które się ludzkością nazywa, miało ustawicznie jej skórę 

pługami rozraniać, pod nią się wgrzebywać, bezustannie ją przewiercać, w bolesnych torturach 

krew z niej dobywać, urągać jej tunelami, mostami, kopalniami – niepojętem mu się zdawało, 

dlaczego miałaby się ziemia wobec tego natrętnego chciwego, złośliwego plugastwa obojętnie 

zachowywać49. 

 

Ziemia, karmiąca swych mieszkańców, dokonuje wielkich poświęceń – tak 
jak człowiek pragnie wznosić się, pokonywać słabości i imponować. Okazuje się, 
że ta ambitna istota pragnie pokonać samego Boga, nie wspominając już nawet 

o Szatanie, który śmiejąc się z jej poczynań, uświadamia sobie, że to właśnie Zie-
mia doprowadziła do większej makabry wśród ludzkiego istnienia. Rodząc owoc 

swego łona, dzieli się ona (może nawet w akcie zemsty?) ze światem zatrutym           
– na skutek niszczenia przez ludzkość – pokarmem, przyczyniając się w ten spo-
sób do wszechświatowego oszołomienia, delirium, niezrozumiałego amoku, 

w którym ludzkość wyniszcza się wzajemnie.  
Myślący nad istotą świata i wojny mężczyzna staje się świadkiem i uczestni-

kiem edeniczno-infernalnych wizji. W apokaliptycznej przestrzeni, gdzie pojawia 

się też śmierć przystrojona w kwiaty, wybrzmiewa donośny głos grzmotu: „Nie 
ma śmierci – śmierć istnieć przestała”50. Możliwe, że mężczyzna słyszy słowa, 

które przekazało św. Janowi na Patmos siedem grzmotów, nakazujących proro-
kowi zapieczętować wieść, ale jej nie zapisywać (Ap.10:5). Czyżby historia zmie-
rzała do końca? Jeśli tak, to prawdopodobnie tylko historia niewiedzy, dzieje ludz-

kiego zaślepienia. Przed mężczyzną otwierają się nowe przestrzenie i postępująca 
możliwość poznania istoty wojny: 

 
Szerzej i szerzej roztwierały się jego oczy, by pojąc ogrom jakiegoś niepojętego Cudu: Róż-

nice stanów przestały istnieć, bo wszystko brata się z sobą – zaciekłe walki partyjne, które do 

niedawna gorączkowały umysły, ustały, jakby zaklęte różdżką czarowną – cały ten olbrzymi 

                                                           

49 Tamże, 16. 
50 Przybyszewski, Tyrteusz, 19. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

92 

 

tłum, rozrywany na cząstki i cząsteczki najróżnorodniejszymi, wręcz sobie przeciwnymi i wro-

gimi interesami, ten sam tłum, który pozostawał z sobą w wiecznej niezgodzie, rozterce, kłótni, 

nieustających swarach, teraz stał się jedną zwartą masą, jednym potężnym organizmem i w któ-

rego żyły jedno tylko serce tą samą krew wlewa. Nie widział żadnego nakazu, bo każdy jeden i 

ten sam nakaz w sercu swym nosi […]. Stało się coś niepojętego: Jednostka nie żyje w państwie, 

ale stała się państwem – nie podlega rządowi, ale jest rządem – nie! Fałszywie pomyślał: jed-

nostka, jako taka przestała istnieć, jest tylko jedna jednostka, w której wszystkie inne doszczęt-

nie się zlały: Naród cały! […] patrzył ze zdumieniem na Naród-Jednię, rozpacz nim szarpała i 

zawołał wielkim głosem: O Ludu, mój Ludu! Czem byś mógł być, gdyby i dla Ciebie nadeszła ta 

święta chwila, w której byś się poczuł nierozerwalną Jednią: jednym mózgiem, jednem sercem i 
wolną jedną!?51. 

 

Wojna czyni świat jednością. Nikną wszystkie granice i schematy obecne 

w ludzkim systemie wartości. Przestają istnieć podziały klasowe, polityczne, zaś 
wojna kształtuje z ludzkości kosmiczną strukturę – wszechorganizm. Na mocy 
tego zrozumienia podmiot działań twórczych czyni także rozpoznanie gnostyckie, 

iż ludzka dusza nienawidzi pokoju, gdyż wtedy „drzemie”52, zaś ciało staje się dla 
niej więzieniem. Dusza leniwieje, w skutek czego zapomina o swym przedludzkim 

bycie, dlatego wojnę, której istotę ciągle zgłębia, bohater określa mianem „gniewu 
Duszy wszechświata”53. Kosmos ma duszę, żyje – tak samo jak Ziemia czy naród 
postrzegany w kategoriach urbanistycznych54 – a jego bronią jest nic innego, jak 

właśnie wojna, nosząca znamiona ożywionego bytu. 
 

  

                                                           

51 Tamże, 21–23. 
52 Niewątpliwie słuszne są też skojarzenia z ideą ujętą w Genesis z ducha czy Lilli Wenedzie, 

w których to Juliusz Słowacki przekonywał, że „zleniowiony” duch musi zostać pokonany, upaść pod 

naporem ducha aktywnego. 
53 Przybyszewski, Tyrteusz, 26. 
54 W koncepcji wynikającej z Dialogów Platona trzy składowe: kosmos, polis (miasto) i człowiek 

pozostają ze sobą w ścisłej koherencji. Polis projektowane jest na założeniach makroanthroposa, 

człowiek na zasadach mikropolis, zaś kosmos ujmowany w kategoriach żywego makropolis, 
ufundowanego na prawach. U Platona, dla którego świat doświadczalny empirycznie był tylko odbiciem 

świata idei, odpowiednia wydaje się koncepcja analogiczności także w odniesieniu do Ziemi i Kosmosu. 

Autor Dialogów, mówiąc o człowieku, myśli równocześnie o polis i kosmosie, zaś państwo postrzega 

jako odbicie powszechnych praw rządzących kosmosem. Por. Platon, Timajos, Kritias albo Atlantyk, 

tłum. Paweł Siwek (Warszawa: PWN, 1986), 41.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

93 

 

Poezja 

 

Zmierzając do końca analiz, warto w celu zarysowania przeciwwagi dla wnio-

sków wyartykułowanych na podstawie prozy przyjrzeć się wyimkom z lirycznej 
twórczości kobiet – Bronisławy Ostrowskiej i Kazimiery Iłłakowiczówny. Wymie-

nione poetki zawarły w strofach swych wierszy najpiękniejsze i najsubtelniejsze 
odcienie makroantropicznej zasady istnienia świata – powołały się na psycholo-
giczną strukturą bytu. Pierwsza z nich w swym bodaj największym – ale zaskaku-

jąco lapidarnym – dziele wyraziła tajemnicę świata w słowach: 
 
Magdaleno, ciszo polna, 

Magdaleno, ciszo leśna, 

 

Która zlewasz mi pod nogi 

Miłosierny balsam drogi 

I ocierasz włosy swemi 

Stopy, pylne kurzem ziemi, 

 

Z wszechboleści – bezboleśna, 

Z wszechniewoli – siostro wolna, 
 

Dzięki tobie – ciszo leśna... 

Dzięki tobie – ciszo polna...55 

 
Chyba wszyscy interpretatorzy poezji Ostrowskiej napisali choćby kilka słów 

o tym liryku. Warto przywołać choćby opinię Stefana Lichańskiego, który uważał 

go za przejaw „najgłębszej tożsamości trzech członów relacji: Ja – natura – Bóg”56, 
czy Macieja Krassowskiego, określającego tekst mianem „arcydzieła polskiej liryki 

międzywojennej”57. Mimo skondensowanej formy wiersz został obudowany filo-
zoficznymi i biblijnymi kontekstami. Dzieje Magdaleny implikują monistyczną 

                                                           

55 Bronisława Ostrowska, „Magdaleno, ciszo polna”, w: taż, Antologia (Warszawa: Hachette, 

2012), 124. 
56 Stefan Lichański, „Spójnia ślubnego pierścienia”, w: tenże, Cienie i profile. Studia i szkice 

literackie (Warszawa: PIW, 1967), 368. 
57 Maciej Krassowski, „O poezji Bronisławy Ostrowskiej. Wstęp”, w: Bronisława Ostrowska, Poe-

zje wybrane (Warszawa: Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, 1976), 15. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

94 

 

interpretację dzieła. Jej losy nie są egzemplifikacją dualności świata ujętego w ka-

tegoriach ducha i materii, wręcz przeciwnie, stanowią przejaw konieczności ich 
zespolenia, harmonijnego ujednolicenia. Dlatego właśnie Magdalena (człowiek) 

łączy się z ciszą polną (naturą), by w akcie unii osiągnąć z nią jedność. Ów aspekt 
organizuje jednocześnie sakralny (panteistyczny) wymiar dzieła.  

Warto odnotować, że ujęta w dziesięciu wersach cisza ewokuje jakości meta-

fizyczne. To właśnie stan bezwzględnego wyciszenia przybliża do wsłuchania się 
w głos Transcendencji, poświadczający obecność pankosmicznego uniwersum 
w ziemskim świecie. Jak pisał Licheński, w tym momencie dochodzi do pojedna-

nia Boga, człowieka i natury. Wszystko przenika wszystko, natura zyskuje warto-
ści ludzkie i boskie – ulega spirytualizacji, człowiek zaś, chcąc uczestniczyć w tym 

misterium, wnika w naturę swą psyche w sposób niemożliwy do ogarnięcia rozu-
mem, nie wspominając choćby słowem o ciele, jakby bariera somy w ogóle nie 
istniała. Jak to wyjaśnić? Należy podkreślić, że oświecenie ludzkiej istoty jest eks-

terioryzowane na świat natury. Magdalena pozostawia uwolnioną jaźń w przyro-
dzie, w wyniku czego staje się jej częścią, a może nawet więcej – czyniąc naturę 

rozumną i dokonując jej przebóstwienia, samą siebie czyni przyrodą, dlatego też 
nie potrzebując ciała. Nie musi o nim nawet wspominać. Od tej pory natura staje 
się świątynią, do której dostęp ma tylko człowiek przestrzegający wiecznych praw 

i prawd natury. 
Podobnie w poezji Kazimiery Iłłakowiczówny. Jednym z takich obrazów jest 

liryk Fontanna, w którym proces myślenia przypisany został żywiołowi – wodzie. 

Natura, jak przekonywał swego czasu Maurycy Mochnacki, żyje, gdyż myśli, 

a „myśleć jest to żyć”58 – natura „myśli naszą myślą i sama siebie naszym pojmuje 

rozumieniem”59. Zbigniew Baran, badacz poezji autorki Rusałek, analizując wspo-

mniany utwór, napisał: „Liryczny obraz wody myślącej w tekście poetki jest bliski 
poglądom wielkich polskich romantyków (Mickiewicza, Słowackiego, Norwida) 

o duchowej jedności natury i człowieka, wywodzącym się z ewolucyjnej idei Wiel-
kiego Łańcucha Bytów, która była popularna i znana w epoce romantyzmu”60. 

                                                           

58 Por. Maurycy Mochnacki, O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym, oprac. Henryk 

Życzyński (Kraków: Krakowska Spółka Wydawnicza, 1923), 25. 
59 Tamże, 26. 
60 Zbigniew Baran, Artystyczne i kulturowe pierwiastki poezji Kazimiery Iłłakowiczówny w procesie 

edukacji literackiej dzieci i młodzieży (Wałbrzych: Wydawnictwo Wałbrzyskiej Wyższej Szkoły 

Zarządzania i Przedsiębiorczości, 2014), 77. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

95 

 

W innym liryku, Mowie lipy, poetka ponownie użycza głosu naturze, tym 

razem pozwalając jej nawet wyartykułować myśli: 

 
Co mówi dorodne drzewo, ciężka od kwiatu lipa? 

„Wydarłam dojrzałą mądrość z czarnego uścisku polipa; 

wróg mój pozostał w ziemi, z niego ma piękność i siła. 

Dajcie rozkwitnąć słońcu, będę je na rękach nosiła! 

 

Z czarnego zamknięcia w łupinie mniejszej niż ziarno ostu 
Wdarłam się w tęsknotę przeznaczenia, weszłam w męczeństwo 

wzrostu, 

przetrwałam trwogę suszy, przeżyłam szarpanie burzy… 

Dajcie mi tylko przestwór – gałęzie w niebie zanurzę!”61. 

 
Bohaterem wiersza jest drzewo, ale drzewo mimo swej typowości niezwykłe. 

Tytułowa lipa myśli, planuje, mówi, ma pragnienia, które wyraża w słowach: „Daj-

cie mi tylko przestwór – gałęzie w niebie zanurzę!”. Myśląca natura pragnie ze-
spolenia z kosmosem, jej marzeniem jest zanurzyć się (zlać) w niebo i dosięgnąć 
słońca, które potem będzie nosić w swych „rękach”(!). Także ona czuje siłę, która 

dozwoliłaby jej stać się nosicielką najjaśniejszej z gwiazd – Słońca. Jednak tym, 
co charakteryzuje mądrą lipę, jest także świadomość przemijania. Mówiąc o prze-

kleństwie wzrostu, ta przedstawicielka świata przyrody (zapewne kuzynka Pru-
sowskiej palmy) przypomina nam o nieprzerwanym upływie czasu. Prawdopo-
dobnie wyłącznie ona jest tak przerażająco świadoma istnienia rzeczywistości bez 

możliwości uwolnienia jaźni. I choć autorka Pokusy zapewne nie inspirowała się 

podczas pisania utworu motywem lasu, wyraziście eksponowanym w Młodej Pol-
sce i stanowiącym jeden z ważniejszych dla epoki symboli62, to z przekonaniem 

można stwierdzić, że nader umiejętnie ukazała sacrum, drzemiące od wieków 

w naturze. 

 

 

 

                                                           

61 Kazimiera Iłłakowiczówna, „Mowa lipy”, w: taż, Wiersze zebrane, t. 1 (Warszawa: PIW, 1971), 

483. 
62 Por. Wojciech Gutowski, „Tajemnice młodopolskich lasów. O kluczowym symbolu poetyckim”, 

w: tenże, Mit – Eros – Sacrum. Sytuacje młodopolskie (Kraków: Homini, 1999), 97‒112. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

96 

 

Podsumowanie 

 
Poczynione tu refleksje sugerują możliwość re-lektury znanych nam dzieł, 

dozwalając na re-/dekonstrukcję spetryfikowanych już rozpoznań. Człowiek, na-

tura i sacrum to pojęcia, których obecne w literaturze zespolenie należy moim zda-

niem do najbardziej wyjątkowych i estetycznie najatrakcyjniejszych prób literac-
kich w naszej literaturze. Do tej pory niewyartykułowane – bądź jedynie wspo-

mniane – antropocentryczne jakości natury w omówionych w szkicu utworach, 
podkreśliły ich sakralny wymiar. Wprzęgnięcie w tok analiz idei makroanthro-
posa nie tylko wskazało na metafizyczny charakter natury i człowieka, ale podkre-

śliło też konieczność kolejnych analiz, skupiających się na poszukiwaniu możli-
wych źródeł, z których czerpali polscy pisarze XIX i XX wieku, gdyż kultura śród-

ziemnomorska to stanowczo za mało. Postrzeganie natury we wspomnianej for-
mie pozwala na traktowanie jej w kategoriach świadomego bohatera, konstruk-
tora rzeczywistości, autonomicznego uczestnika dziania się, zaś człowieka jako byt 

jeszcze bardziej niejasny i niemożliwy do poznania rozumowego. 
 

 

Bibliografia 
 

Baran, Zbigniew. Artystyczne i kulturowe pierwiastki poezji Kazimiery Iłłakowiczówny w proce-

sie edukacji literackiej dzieci i młodzieży. Wałbrzych: Wydawnictwo Wałbrzyskiej Wyż-

szej Szkoły Zarządzania i Przedsiębiorczości, 2014. 

Borek, Bartłomiej. „»Idzie miłość do mnie, gdy wiszę nagi wśród szyderczych zwierciadeł«. O ta-

jemnicy miłości własnej w „Niedokonanym” Tadeusza Micińskiego”. W: Oblicza miłości. 

Studia literaturoznawcze, red. Krzysztof Bałękowski, Kamil Maciąg, 65–81. Lublin: Tygiel, 
2016. 

Czaplejewicz, Eugeniusz. „Architektoniczne wizje Prusa (państwa, człowieka i literatury)”. 

W: Dziewiętnastowieczność. Z poetyk polskich i rosyjskich XIX wieku. Prace poświęcone 

X Międzynarodowemu Kongresowi Slawistów w Sofii, t. 77, red. Eugeniusz Czaplejewicz, 
Wincenty Grajewski, 375‒402. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1988.  

Eliade, Mircea. Traktat o historii religii. Tłum. Jan Wierusz-Kowalski. Warszawa: Aletheia, 
1966. 

Falk, Maryla. Mit psychologiczny w starożytnych Indiach. Tłum. Ireneusz Kania. Kraków: 

Universitas, 2011. 

Forstner, Dorothea. Świat symboliki chrześcijańskiej. Tłum. i oprac. Wanda Zakrzewska, Paweł 

Pachciarek, Ryszard Turzyński. Warszawa: PAX, 1990. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

97 

 

Frontczak, Jarosław. „Poszukiwanie paradygmatu”. Sztuka i Filozofia 1996, nr 11: 52‒65. 

Gutowski, Wojciech. „Burzyciel świątyń i budowniczy nadgwiezdnych miast. O symbolice ar-

chitektonicznej w twórczości Tadeusza Micińskiego”. W: tenże, Pasje wyobraźni. Szkice 

o literaturze romantyzmu i Młodej Polski, 113‒147. Toruń: Towarzystwo Naukowe w To-
runiu, 1991.  

Gutowski, Wojciech. Nagie dusze i maski. O młodopolskich mitach miłości. Kraków: Wydaw-
nictwo Literackie, 1992. 

Gutowski, Wojciech. „Pokusy nicości i tajemnic Pełni. Młodopolskie obrazy eschatologii”. 

W: tenże, Z próżni nieba ku religii życia. Motywy chrześcijańskie w literaturze Młodej Pol-

ski, 316–369. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2001. 

Gutowski, Wojciech. Mit – Eros – Sacrum. Sytuacje młodopolskie. Kraków: Homini, 1999. 

Herman, Marek. Metaforyka astralna w poezji rzymskiej. Kraków: Polska Akademia Umiejęt-

ności, 2007. 

Iłłakowiczówna, Kazimiera. Wiersze zebrane, t. 1, Warszawa: PIW, 1971. 

Janicka, Krystyna. Światopogląd surrealizmu. Warszawa: Wydawnictwo Artystyczne i Filmowe, 
1985. 

Kępiński, Antoni. Melancholia. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2001. 

Kępiński, Zdzisław. Mickiewicz hermetyczny. Warszawa: PWN, 1980. 

Kolankiewicz, Leszek. „Carl Gustaw Jung – wędrowiec Wschodu”. W: Carl Gustav Jung: Podróż 

na Wschód, red. Leszek Kolankiewicz, 5–29. Warszawa: Pusty Obłok, 1989. 

Kopaliński, Władysław. Słownik symboli. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1990. 

Krassowski, Maciej. „O poezji Bronisławy Ostrowskiej”. W: Bronisława Ostrowska, Poezje wy-

brane, 5–20. Warszawa: Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, 1976. 

Lichański, Stefan. „Spójnia ślubnego pierścienia”. W: tenże, Cienie i profile. Studia i szkice lite-

rackie, 367–399. Warszawa: PIW, 1967. 

Łagosz, Marek. Realność czasu. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 2007. 
Matuszek, Gabriela. „Demony Przybyszewskiego, czyli o szatanie wczesnej nowoczesności”. 

Stan Rzeczy 1, nr 1 (2011): 117–130. 
Matuszek, Gabriela. „Melancholik, mistyk, narcystyczny kochanek, samotny »homo doloro-

sus«”. W: Stanisław Przybyszewski. Poematy prozą, 5–37. Kraków: Wydawnictwo Lite-
rackie, 2003. 

Matuszek, Gabriela. Stanisław Przybyszewski – pisarz nowoczesny. Eseje i proza – próba mono-

grafii. Kraków: Universitas, 2008. 

Mickiewicz, Adam. „Dziady, cz. III”. W: tenże, Utwory dramatyczne, t. 3, oprac. Stanisław Pi-

goń, 123–256. Warszawa: Czytelnik, 1983. 
Mielhorski, Robert. „Światło anamnezy. O utworze Zbigniewa Herberta »Pan Cogito myśli 

o powrocie do rodzinnego miasta«”. Filo–Sofija 14, nr 27 (2014): 159‒184. 

Mochnacki, Maurycy. O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym. Kraków: Krakowska 
Spółka Wydawnicza, 1923. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

98 

 

Olkusz, Wiesław. „Orientalizm w poezji doby pozytywizmu”. Pamiętnik Literacki 82, 

nr 2 (1991): 17‒59. 

Opacki, Ireneusz. „Gra symetrii. (»Z legend dawnego Egiptu« Bolesława Prusa)”. W: Nowela, 

opowiadanie, gawęda. Interpretacje małych form narracyjnych, red. Kazimierz Bartoszyń-
ski, Maria Jasińska-Wojtkowska, Stefan Sawicki, 131–155. Warszawa: PWN, 1979. 

Ostrowska, Bronisława. Antologia. Warszawa: Hachette, 2012. 

Otto, Rudolf. Świętość: elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elementów ra-

cjonalnych. Wrocław: Thesaurus Press, 1993. 

Platon. Timajos, Kritias albo Atlantyk. Tłum. Paweł Siwek. Warszawa: PWN, 1986. 

Podraza-Kwiatkowska, Maria. Symbolizm i symbolika w poezji Młodej Polski: teoria i praktyka. 
Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1975. 

Prus, Bolesław. „Z legend dawnego Egiptu”. W: tenże. Pisma, t. 9, red. Ignacy Chrzanowski, 
Zygmunt Szweykowski, 241–248. Warszawa: Wydawnictwo Gebethnera i Wolffa, 1935. 

Przybysławski, Artur. Coincidentia oppositorum. Gdańsk: słowo/obraz terytoria, 2004. 

Przybyszewski, Stanisław. Androgyne. Kraków: Drukarnia Wydawnicza im. W. L. Anczyca, 
1900. 

Przybyszewski, Stanisław. Tyrteusz (z cyklu „Wojna”). Wiedeń: Wydawnictwo Naczelnego Ko-
mitetu Narodowego, 1915. 

Przybyszewski, Stanisław. Z cyklu wigilii. W: tenże. Poematy prozą, 169–206. Kraków: Wydaw-
nictwo Literackie, 2003. 

Sawicka, Jolanta. „Symbolika lunarna w średniowiecznej poezji liturgicznej”. Pamiętnik Lite-

racki 93, nr 3 (2002): 5‒35. 

Schaeffler, Robert. „Przypomnienie/anamneza”. Tłum. Paweł Pachciarek. W: Leksykon religii, 
red. Franz König, Hans Waldenfels, 369–370. Warszawa: Verbinum, 1997. 

Senczkowska, Aldona. „»Lunarna osobowość« Juliusza Słowackiego. Zarys problemu”. Littera-

ria 2012, nr 39: 59‒74. 

Sikora, Tomasz. EUOI. Studia z symbolizmu i metaforyzacji katoptrycznej. Kraków: Nomos, 
2004. 

Skała, Agata. „W poszukiwaniu prawdy o człowieku. »Diokles« Henryka Sienkiewicza”. Este-

tyka i Krytyka, 2009‒2010, nr 17/18: 237‒247. 
Tomasik, Tomasz. „Spotkanie z Wielką Matką: sztuka paleolityczna w twórczości Wisławy 

Szymborskiej i Zbigniewa Herberta”. Pamiętnik Literacki 103, nr 1 (2012): 129‒145. 

Tuczyński, Jan. Motywy indyjskie w literaturze polskiej. Warszawa: PWN, 1981. 
Wypustek, Andrzej. „Motyw powrotu duszy do eteru w greckich epigramach nagrobnych”. 

Acta Universitatis Wratislaviensis  2010, nr 30: 145‒156. 
 

 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58



Bartłomiej Borek, Człowiek – natura – sacrum. O tajemnicy istnienia…  

 

99 

 

Summary 
 

Human – nature – sacrum. The mistery of the existence  

in selected examples of Polish literature of the XIX and XX century 

  
The article is an interpretation of the literary works by Adam Mickiewicz, Bolesław Prus, 

Stanisław Przybyszewski, Bronisława Ostrowska, Kazimiera Iłłakowiczówna and (contextually) 

Jan Kasprowicz. The proposed rereading of these texts involves the triad human – nature                

– sacrum, which determines the perception of a sacralized literary world. Such perspective en-
ables to show the vague, cosmic and arcane provenances of anthropomorphic characters (hu-

man, nature, war etc.) in the selected works and allows to underline their psychological 

and physical metamorphoses. Comparative mythology and ecumenical criticism were used as 

a starting point for the analysis, which paved the way for the deeper semantic layers of the texts, 

resulting in new interpretations. 

 

Keywords: human, nature, sacrum, mystery, metamorphosis, cosmos, poetry 

 

 
Zusammenfassung 

 

Mensch – Natur – Sacrum. Über das Geheimnis der Existenz  

an ausgewählten Beispielen aus der polnischen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts 

 

Im Artikel werden ausgewählte Gedichte von Adam Mickiewicz, Bolesław Prus, Stanisław 

Przybyszewski, Bronislawa Ostrowska, Kazimiera Iłłakowiczówna und (kontextbezogen) Jan 

Kasprowicz interpretiert. Die Relektüre wurde unter Anwendung der Triade Mensch – Natur 

– Sacrum vollzogen, die die Betrachtung der sakralisierten Welt bedingt. Ein solcher Ausgangs-

punkt gestattete die Schilderung von verwirrter, kosmischer und geheimnisvoller Provenienz 

der anthropomorphisierten Figuren (z. B. Natur oder Krieg) und die Hervorhebung ihrer psy-

chischen und physischen Metamorphosen. Bei der Analyse wurde auch vergleichende Mythen-

forschung und ökumenische Kritik herangezogen, die den Ausgangspunkt für die Erkundung 

der tieferen semantischen Schichten der Texte bilden, was zu ihrer neuen Auslegung führt. 
 

Schlüsselworte: Mensch, Natur, Sacrum, Geheimnis, Metamorphose, Kosmos, Dichtung 
 

Information about Author: 

 
BARTŁOMIEJ BOREK, Master of Polish philology, PhD candidate in literary studies at Depart-

ment of Positivism and Young Poland Literatures, Maria Curie-Skłodowska University in Lublin; ad-
dress for correspondence: Zachodnia 2/19, 20-620 Lublin; e-mail: borek.bartlomiej@wp.pl 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 21:36:58

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

