
  

 

131 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 28 (2019) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.28.131-164 

 

 Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności 

moralnej. Próba ontologicznej analizy  

wolności politycznej 
 

 Alicja Pietras1 
 https://orcid.org/0000-0002-5562-1221 

 

Celem artykułu jest próba własnej ontologicznej analizy pojęcia wolności politycznej 

z wykorzystaniem rozpoznań i sposobów rozumienia pojęcia wolności (moralnej i politycznej, 
negatywnej i pozytywnej) na gruncie historii filozofii. Odwołuję się między innymi do trzech 

znanych koncepcji: 1) Isaiaha Berlina rozróżnienia pomiędzy negatywną i pozytywną wolnością 
polityczną (positive and negative liberty); 2) Hannah Arendt historycznych analiz związanych 

z rozróżnieniem między wolnością polityczną i wolnością woli (wolnością moralną); 3) Nicolaia 
Hartmanna krytyki Kantowskiego sposobu rozumienia wolności jako wolności pozytywnej 
oraz jego własnych analiz wolności moralnej jako fenomenu duchowego życia człowieka. 

Na koniec próbuję wykorzystać przeprowadzone analizy do uzasadnienia tezy, że prawa czło-
wieka pierwszej generacji stanowią warunek możliwości wolności moralnej człowieka. 

 
Słowa kluczowe: wolność, wolność negatywna, wolność pozytywna, wolność moralna, 

wolność polityczna, prawa człowieka, Isaiah Berlin, Nicolai Hartmann

 

 

 

                                                             

ALICJA PIETRAS, doktor,   adiunkt, Instytut Filozofii,  Uniwersytet  Śląski  w  Katowicach;   adres 

do korespondencji: ul. Bankowa 11, 40-007 Katowice; e-mail: alicja.pietras@us.edu.pl; alicja.pie-

tras@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

132 

 

Pochodzące z artykułu Isaiaha Berlina1 odróżnienie dwóch rodzajów wolno-

ści politycznej – negatywnej i pozytywnej – jest dziś powszechnie znane i używane 

nie tylko wśród filozofów, lecz także – a może przede wszystkim – wśród repre-
zentantów nauk społecznych. Celem artykułu jest próba ontologicznej analizy 

tych dwóch pojęć wolności politycznej, ich znaczenia, wzajemnych relacji oraz ich 

związku z pojęciami pozytywnej i negatywnej wolności moralnej (wolności woli 
osoby ludzkiej) z wykorzystaniem perspektywy ontologii Nicolaia Hartmanna. 

Problematyka różnicy między tymi różnymi rodzajami wolności oraz zachodzą-

cych między nimi relacji jest jak najbardziej aktualna i może być wykorzystana do 
teoretycznej analizy wielu obserwowanych współcześnie wydarzeń politycznych 

toczących się zarówno na arenie europejskiej, jak i polskiej. Jednym z nich jest 

dyskusja na temat znaczenia praw człowieka w systemach demokracji liberalnej.  

Na początku krótko przypomnę, w jaki sposób Berlin rozumie polityczną 
wolność negatywną i pozytywną oraz (w wielkim skrócie) zrekonstruuję jego roz-

ważania związane z tym problemem. Pokażę przede wszystkim, skąd bierze się 

jego obawa przed dominacją pojęcia wolności pozytywnej i dlaczego tak mocno 
podkreśla on znaczenie negatywnej wolności politycznej. Następnie, odwołując 

się między innymi do historycznych analiz Hannah Arendt, spróbuję dokonać ter-

minologicznego rozróżnienia pomiędzy wolnością polityczną i wolnością mo-
ralną. W kolejnym kroku przedstawię najistotniejsze elementy Hartmannowskiej 

koncepcji wolności moralnej – ze szczególnym uwzględnieniem związków między 

wolnością pozytywną i wolnością negatywną. Rozwiązanie Hartmanna stanowi 
bowiem niezbędne uzupełnienie Kantowskiej koncepcji wolności pozytywnej, za-

pobiegając niebezpieczeństwom związanym z tą koncepcją, przed którymi tak 

usilnie przestrzega Berlin. Następnie spróbuję nanieść na Hartmannowski sche-
mat różnych poziomów determinacji ten rodzaj determinacji, który wiąże się z za-

gadnieniem wolności politycznej (a mianowicie determinację przez prawo) i za-

stanowić się, jaka jest relacja między dwoma rozróżnionymi wcześniej parami po-

jęć, takimi jak wolność negatywna i wolność pozytywna oraz wolność polityczna 
i wolność moralna. Na koniec spróbuję wykorzystać przedstawione analizy onto-

logiczne do uzasadnienia tezy, że prawa człowieka pierwszej generacji stanowią 

warunek możliwości wolności moralnej jednostki żyjącej w społeczeństwie. 

                                                             

1 Isaiah Berlin, „Dwa pojęcia wolności”, w: Isaiah Berlin, Wolność, tłum. Bogdan Baran (War-

szawa: Wydawnictwo Aletheia, 2017). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

133 

 

Celem artykułu nie jest przedstawienie wyczerpującej analizy ontologicznej 

problemu wolności politycznej, ani tym bardziej rozwiązanie wszystkich proble-

mów związanych z problemem wolności w ogóle (co wydaje się przerastać możli-
wości nie tylko jednego artykułu, ale również możliwości pojedynczego badacza), 

lecz jedynie zaproponowanie pewnego terminologicznego ujęcia problemu wol-

ności politycznej, a w zasadzie jedynie jednego jej aspektu rozważanego na gruncie 
filozofii polityki, filozofii społecznej, socjologii, politologii czy nauki o prawie 

– problemu relacji między osobą ludzką a prawem pozytywnym. Nawiązując 

do metodologii ontologii Nicolaia Hartmanna, twierdzę bowiem, że celem analiz 
ontologicznych jest nie tyle prezentowanie spójnych i ostatecznych rozstrzygnięć 

interesujących nas problemów, opartych na skonstruowanym wcześniej systemie 

metafizycznym, co raczej systematyczna analiza wybranych szczegółowych kwe-

stii rozważanych nie tylko przez filozofów, ale również – a być może przede 
wszystkim – na gruncie nauk szczegółowych, zgodnie ze sposobem, w jaki się one 

ujawniają w fenomenach opisywanych przez te nauki. Zaznaczam również, że 

głównym celem artykułu nie jest również zdanie relacji z poglądów Hartmanna 
czy Belina, lecz raczej próba wykorzystania pewnych poczynionych przez tych 

myślicieli (ale nie tylko przez nich) rozpoznań, które uważam za ponadhisto-

ryczne i wciąż aktualne, do własnych systematycznych ontologicznych analiz pro-
blemów badanych na gruncie nauk szczegółowych, szczególnie socjologii2. 

 

 
Polityczne znaczenie wolności negatywnej i pozytywnej 

 

Isaiah Berlin nie jest oczywiście pierwszym, który posługuje się rozróżnie-
niem wolności negatywnej i pozytywnej – posługiwało się przed nim wielu filozo-

fów. Tym, co wyróżnia jednak jego pojmowanie tych dwóch rodzajów wolności 

i co jednocześnie spowodowało właśnie, iż rozróżnienie to przywodzi dziś na myśl 

właśnie jego nazwisko, jest fakt, iż zastosował on je do kwestii wolności politycznej 
(ang. liberty). Nie zajmuje się więc on problemem wolności woli (wolności mo-

ralnej), lecz jedynie problemem wolności politycznej (czyli problemem wolności 

                                                             

2 W sprawie sposobu rozumienia relacji między historią filozofii a filozofią systematyczną z jednej 
strony oraz filozofią systematyczną a naukami szczegółowymi z drugiej strony zgadzam się z rozumie-

niem prezentowanym przez Nicolaia Hartmanna. Zob. Nicolai Hartmann, Myśl filozoficzna i jej histo-
ria. Systematyczna autoprezentacja, tłum. Jan Garewicz (Toruń: Wydawnictwo Comer, 1994).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

134 

 

człowieka w państwie i/lub w społeczeństwie). Okazuje się jednak, że udało mu się 

w dość wyraźny sposób pokazać różnicę właśnie pomiędzy negatywną i pozy-

tywną wolnością polityczną. 
O ile bowiem rozróżnienie między wolnością negatywną a wolnością pozy-

tywną na gruncie filozoficznych rozważań dotyczących wolności osoby ludzkiej 

(dokonywane głównie w ramach etyki) związane jest przede wszystkim z szeroko 
pojętym problemem wartości, o tyle rozróżnienie to dokonywane na gruncie filo-

zofii polityki oraz filozofii społecznej związane jest z problemem relacji pomiędzy 

poszczególnymi jednostkami oraz – przede wszystkim – pomiędzy jednostką 
a społeczeństwem utożsamianym z instytucjami społecznymi (takimi jak 

np. prawo czy państwo). 

Zgodnie z rozumieniem Berlina, politycznie rozumiana wolność negatywna 

sprowadza się do zagadnienia szerokości zakresu swobód (wolności) obywatel-
skich (a więc określenia tych sfer, w których człowiek może działać bez przeszkód 

ze strony innych ludzi, władzy państwowej czy prawa)3. Berlin wiąże więc pojęcie 

wolności negatywnej z pytaniem o to, jak daleko może sięgać obszar kontroli ko-
gokolwiek (władzy, innych ludzi, instytucji) nad człowiekiem. Tak pojęta wolność 

związana jest więc z tzw. prawami człowieka pierwszej generacji4, a więc prawem 

                                                             

3 „Pierwsze z tych politycznych znaczeń wolności [freedom] czy swobody [liberty] (będę używał 

obu tych słów jako znaczących to samo), które (śladem wielu poprzedników) będę nazywał znaczeniem 

»negatywnym«, zawiera się w odpowiedzi na pytanie »Jaki jest obszar, w którym podmiot – osoba lub 

grupa – ma lub powinien mieć swobodę czynienia lub bycia tak, jak jest zdolny czynić lub być, bez inge-

rencji innych osób«?” ?«”. Berlin, „Dwa pojęcia wolności”, 218. 
4 Karel Versak (francuski prawnik) dokonał pod koniec lat 70-tych XX wieku podziału praw czło-

wieka na trzy generacje. Podział ten bynajmniej nie ma na celu żadnego rodzaju wartościowania i hie-

rarchizacji tych trzech rodzajów praw, lecz wynika jedynie z historycznej kolejności ich odkrywania i ko-

dyfikowania oraz wspólnoty założeń leżących u podstaw każdej z tych trzech grup uprawnień. Są to: 

1) prawa człowieka I generacji – wywodzą się one głównie z filozofii oświecenia oraz liberalizmu, 

pierwsza ich kodyfikacja związana jest z francuską Deklaracją Praw Człowieka i Obywatela z 1789 roku; 
są to prawa przysługujące każdemu człowiekowi tylko i wyłącznie z tytułu bycia człowiekiem, bez 

względu na stan prawa obowiązującego w państwie (m.in.: prawo do życia, prawo do wolności osobistej, 

wolność wyznania, wolność sumienia, wolność myśli, wolność słowa, prawo do tajemnicy koresponden-

cji, prawo do swobodnego przemieszczania się itp.); 2) prawa człowieka II generacji – walka o ich 

uznanie pojawia się dopiero na początku XX wieku, a ich pierwszą kodyfikację stanowił Międzynaro-

dowy Pakt Praw Gospodarczych, Socjalnych i Kulturalnych z 1966 roku; są to prawa, które mają zapew-
nić człowiekowi przede wszystkim bezpieczeństwo socjalne oraz możliwość fizycznego i duchowego roz-

woju w ramach państwa (takie jak m.in.: prawo do pracy, do uczciwego wynagrodzenia, prawo do two-

rzenia związków zawodowych, prawo do świadczeń socjalnych, do ochrony zdrowia, do wypoczynku, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

135 

 

do wolności życia prywatnego, prawem do wolności wyznania, wolności sumie-

nia, wolności przekonań, wolności słowa, prawem do decydowania o swoim życiu, 

prawem do samodzielnego wyboru celów życiowych, prawem do wyboru zawodu, 
prawem do swobodnego przemieszczania się itp. Istnieje dziś powszechne prze-

konanie, że w pewnych sferach swojego życia (takich jak np. kwestie przekonań, 

światopoglądu, wiary itp.) człowiek powinien posiadać wolność, że w pewnych 
kwestiach nikt nie ma prawa decydować za niego i niczego mu z góry narzucać.  

Pojęcie wolności pozytywnej wiąże natomiast Berlin z innym pytaniem, 

a mianowicie z pytaniem o źródło kontroli (o to, kto ma prawo ograniczać naszą 
wolność)5. Jej istota sprowadza się więc do zagadnienia samostanowienia o sobie 

przez różnego rodzaju podmioty społeczno-polityczne (jednostki czy grupy) 

– w odniesieniu do grup – problem ten związany jest z tzw. prawami człowieka 

trzeciej generacji, np. prawem narodu, czy jakiejkolwiek grupy posiadającej 
wspólną i odrębną od innych grup tożsamość do autonomii politycznej, np. do 

posiadania własnego państwa. Tutaj decydującą sprawą nie jest to, jakich sfer do-

tyczyć ma wolność, lecz to, kto ma prawo ustanawiać nam jakiekolwiek granice 
naszej wolności, kto ma prawo decydować, co nam wolno, a czego nie6.  

                                                             

prawo do edukacji, do udziału w życiu kulturowym, do swobody badań naukowych, do wolności dzia-

łalności artystycznej itp.); 3) prawa człowieka III generacji – prawa, które zostały sformułowane naj-
później (dopiero w drugiej połowie XX wieku), nadal znajdują się w fazie kodyfikacji; są to prawa przy-

sługujące nie poszczególnym jednostkom, lecz grupom społecznym, takim jak narody czy grupy et-

niczne (są to takie prawa jak: prawo do samostanowienia, prawo do pokoju, do demokracji, do rozwoju, 

do zdrowego środowiska naturalnego, prawo do równości wszystkich państw i narodów, prawo do dys-

ponowania własnymi zasobami naturalnymi, prawo do zachowania własnej tożsamości kulturowej itp.).  
5 „Drugie znaczenie [wolności – A.P.], które będę nazywał »pozytywnym«, tkwi w odpowiedzi na 

pytanie: »Co lub kto jest źródłem kontroli lub ingerencji, która potrafi zdeterminować kogoś do czynie-

nia raczej tego niż tamtego lub bycia raczej tym niż tamtym?«”. Berlin, „Dwa pojęcia wolności”, 218. 
6 Oczywiście, problem wolności pozytywnej pozostaje nierozerwalnie związany z problemem war-

tości, gdyż „wolność do” jest zawsze wolnością do jakichś konkretnych wartości. Jednak przy przyjęciu 

założeń Hartmannowskiej aksjologii, w której należy wyraźnie odróżnić (a) sferę idealnie istniejących 
wartości (ratio essendi) od (b) sfery realnego poznania (ratio cognoscendi), wyboru oraz realizacji roz-

poznanych wartości, problem relacji między wolnością pozytywną a wartościami pozostaje nierozerwal-

nie związany z problemem rozważanym przez Berlina, a więc pytaniem o to, kto jest/powinien być tym 

podmiotem, który, po pierwsze, rozpoznaje wartości, a po drugie, dokonuje wyboru między kilkoma, 

często wchodzącymi ze sobą w konflikt, rozpoznanymi wartościami. Pytania te są ważne co najmniej 

z dwóch powodów: 1) poznanie każdego człowieka jest ograniczone (nikt nie rozpoznaje wszystkich 
wartości idealnych), stąd dwie różne osoby mogą rozpoznawać inne, a jednak równie obiektywne 

i ważne wartości; 2) niektóre wartości idealne znajdują się ze sobą w stosunku antynomicznym, stąd 

nawet gdyby było możliwe pełne poznanie świata wartości, nie oznaczałoby to, że podmiot nie musi 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

136 

 

Rozróżnienie tych dwóch rodzajów wolności politycznej jest ważne, ponie-

waż, jak słusznie zauważa Berlin, „odpowiedź na pytanie »kto mną rządzi« różni 

się logicznie od odpowiedzi na pytanie »jak dalece rząd ingeruje w moje życie«”7. 
Sedno rozważań Berlina o dwóch pojęciach wolności, sprowadza się do tego, 

iż broni on konieczności istnienia politycznej wolności negatywnej. Ostrzega nas 

przed tymi koncepcjami filozoficznymi, które chcą (lub chciały) sprowadzić wol-
ność polityczną jedynie do wolności pozytywnej. Stara się pokazać, do jakich 

konsekwencji mogą prowadzić, i rzeczywiście nieraz prowadziły, tego typu kon-

cepcje. Nie oznacza to jednak, że Berlin jest przeciwnikiem pojęcia wolności po-
zytywnej w ogóle, jest on jedynie przeciwnikiem pewnej jego interpretacji i rozwi-

nięcia, które pojawiło się w filozofii8. Jego zdaniem bowiem – pochodząca od 

Kanta – koncepcja wolności pozytywnej, przez kolejnych filozofów rozwinięta zo-

stała w kierunku, który doprowadził do zastąpienia doktryny wolności doktryną 
władzy. Jeżeli rozumiemy, że wolność pozytywna rozważana ontologicznie ozna-

cza nic innego, jak po prostu pewien nowy (wyższy) rodzaj determinacji – 

co szczegółowo przeanalizujemy w dalszej części artykułu – to w przypadku wol-
ności politycznej prowadzi ona z konieczności do koncepcji pewnego determinu-

jącego nasze cele podmiotu wyższego rzędu (wyższego w stosunku do podmiotu 

indywidualnego), takiego jak np. naród, państwo, klasa czy większość demokra-
tyczna. Problem polega jednak na tym, że jeśli sprowadzimy wolność polityczną 

do samej tylko wolności pozytywnej, co miałoby polegać na tym, że wolność poli-

tyczną gwarantuje nam istnienie demokratycznych procedur wyboru reprezen-
tantów oraz stanowienia prawa, to może to – i w wielu przypadkach tak właśnie 

się dzieje – poważnie ograniczać wolność realizacji wartości wielu osobom (np. 

reprezentantom wszelkich mniejszości: narodowych, etnicznych, religijnych, 

                                                             

dokonywać za każdym razem wyboru, którą z dwóch antynomicznych wartości chce zrealizować w da-

nym przypadku. W przypadku życia jednostki (konkretnej osoby), pytanie o podmiot, który dokonywać 
ma tych rozstrzygnięć można rozwiązać łatwo – podmiotem tym jest za każdym razem ta konkretna 

osoba. Sprawa komplikuje się jednak, gdy pytamy o podmiot, który ma dokonywać takich rozstrzygnięć, 

gdy sprawa nie dotyczy życia pojedynczego człowieka, lecz gdy dotyczy życia społecznego – kto doko-

nywać ma wyboru wartości, których realizacja ma być celem instytucji społecznych czy państwowych, 

które przecież – m.in. za pośrednictwem determinacji przez prawo – w realny sposób determinują życie 

każdej osoby żyjącej w danym społeczeństwie.  
7 Berlin, „Dwa pojęcia wolności”, 227. 
8 Zob. Isaiah Berlin, „Wolność pozytywna i negatywna”, w: Isaiah Berlin, Cztery eseje o wolności, 

tłum. Dorota Lachowska (Warszawa: PWN, 1994), 33–59. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

137 

 

światopoglądowych czy seksualnych). Oczywiście, w każdym społeczeństwie wol-

ność polityczna każdego człowieka jest ograniczona, istnieje jednak powszechnie 

akceptowane, a mające swoje początki w ideach rewolucji francuskiej przekonanie 
o istnieniu pewnej sfery życia jednostki, która powinna być chroniona przed moż-

liwością bycia determinowaną przez innych ludzi (także przez demokratyczną 

większość). Dlatego pozytywnej wolności politycznej powinno zawsze – zdaniem 
Berlina – towarzyszyć istnienie pewnego zakresu wolności negatywnej. 

W związku z tym prawo powinno być stanowione w taki sposób, aby tam, gdzie 

to możliwe (a więc tam gdzie możliwości realizacji wybranych wartości przez 
jedną osobę nie narusza symetrycznej możliwości realizacji tych samych wartości 

przez inną osobę) pozostawić osobie ludzkiej możliwość swobodnego realizowa-

nia rozpoznanych i wybranych przez nią wartości. 

 
 

Wolność moralna a wolność polityczna  

– dwa rodzaje wolności osoby? 
 

Koncepcja Berlina dotyczy jednak jedynie jednego rodzaju wolności, a mia-

nowicie wolności politycznej (liberty). Tymczasem okazuje się, że rozróżnienie 
pomiędzy wolnością pozytywną i wolnością negatywną ma sens również w odnie-

sieniu do analiz wolności moralnej osoby ludzkiej (wolności woli człowieka); 

i także w odniesieniu do tej sfery pojawia się pytanie o to, czy wolności pozytywnej 
powinna towarzyszyć również wolność negatywna, a jeśli tak, to na czym miałaby 

ona polegać. Warto w tym miejscu podkreślić, że Kantowska teoria autonomii 

woli, do której odwołuje się Berlin, częściowo doprowadziła do pomieszania, 
a tym samym niedostrzegania różnicy między tym, co określam tu wolnością po-

lityczną a tym, co będziemy chcieli rozumieć pod pojęciem wolności moralnej. 

Wyraźne rozróżnienie tych dwóch rodzajów wolności stanowi kolejny ważny 

krok moich dalszych analiz. 
Zagadnienie różnicy między wolnością polityczną a wolnością moralną (wol-

nością woli) został w znakomity sposób przedstawiony przez Hannah Arendt. 

W swoich historycznych analizach rozwoju pojęcia wolności wskazuje ona, 
iż u zarania naszej kultury w czasach starożytnej Grecji wolność oznaczała nic in-

nego, jak po prostu wolność polityczną. Być wolnym oznaczało być wolnym oby-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

138 

 

watelem, nie być niewolnikiem, a więc posiadać pełnię praw i swobód obywatel-

skich. Dopiero później na gruncie średniowiecznej filozofii chrześcijańskiej, głów-

nie za sprawą św. Augustyna, pojęcie wolności zmieniło swoje pierwotne znacze-
nie, i od tej pory jest – przynajmniej na gruncie rozważań filozoficznych – utoż-

samiane raczej z problem wolnej woli niż z problemem wolności politycznej. 

Obok wolności zewnętrznej (politycznej), polegającej na wolności działania, po-
jawia się problem wolności wewnętrznej, wolności woli, rozumianej jako wolność 

bardziej fundamentalna, jako podstawa (fundament) wszelkiej innej wolności. 

Człowiek wolny to już nie taki, który może w państwie, społeczeństwie, grupie 
sam decydować o sobie, który ma swobodę wyboru pewnych działań. Człowiek 

wolny to taki, który korzysta ze swojej wolnej woli, i – co będzie najistotniejsze dla 

przedstawianego przeze mnie problemu – nawet w warunkach politycznej niewoli 

– może podejmować wewnętrznie wolne decyzje, czyli może równie dobrze nie 
godzić się na swoje polityczne zniewolenie i walczyć o swoje prawa, ale równie 

dobrze może się z nim pogodzić i starać się dokonywać wyborów tylko w zakresie 

swoich możliwości. Zdaniem Hanny Arendt, to obserwowane w rozwoju historii 
filozofii zrównanie wolności z wolną wolą niesie ze sobą pewne niebezpieczeń-

stwo, które najbardziej wyraźnie ujawnia się w definicji wolności i suwerenności 

Jana Jakuba Rousseau (pojęcie suwerennej – niepodzielnej – władzy)9. 
Rozważania Arendt oraz Berlina mają w tym miejscu punkt wspólny. Arendt 

przywołuje koncepcję Rousseau, Berlin natomiast źródeł błędu w rozumieniu re-

lacji między wolnością negatywną a pozytywną upatruje przede wszystkim w filo-
zofii Kanta. Kantowska wolna wola nie jest bowiem wolą indywidualną. W kon-

cepcji Kanta wolny nie jest indywidualny podmiot, lecz podmiot transcenden-

talny. Berlin ujmuje to w taki sposób, iż koncepcja wolności pozytywnej Kanta 
związana była z wykazaniem istnienia pewnego rodzaju wyższego „ja” (różnego 

od „ja” przyrodniczego, empirycznego czy psychologicznego, które podlega de-

terminacji przyrodniczej, wszelkiego rodzaju instynktom). Wolność polega zaś na 

tym, że to wyższe „ja” wyzwala się od tego niższego „ja”, czy mówiąc inaczej, przej-
muje nad nim kontrolę, obejmuje nad nim władzę i dlatego jest to wolność pozy-

                                                             

9 Hannah Arendt, „Co to jest wolność?”, w: Aron – Berlin – Arendt, Trzy głosy o wolności, tłum. 
Komitywa we współpracy z CDN z Warszawy (Warszawa: Wydawnictwo CDN, 1987), 91–107; Hannah 

Arendt, „Wola”, w: Hannah Arendt, Życie umysłu, tłum. Hanna Buczyńska-Garewicz, Robert Piłat, 

Bogdan Baran (Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2016), 205–411. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

139 

 

tywna, a więc nie tyle uwolnienie się od determinacji, co autodeterminacja, prze-

jęcie władzy przez wyższe „ja”, przez podmiot transcendentalny który – co tutaj 

bardzo istotne – utożsamiany jest również z rozumem praktycznym. Istotą tego 
podmiotu, który powinien przejąć władzę, abyśmy byli wolni, jest bowiem rozum-

ność. Człowiek jest wolny, gdy kieruje się rozumem.  

W tym miejscu nasuwa się pytanie, które rzeczywiście zostało potem zadane: 
czy da się w takim razie tak urządzić społeczeństwo, aby było one kierowane ro-

zumem, a więc wolne, oraz kim/czym jest ten rozumny podmiot transcenden-

talny10, który powinien przejąć władzę w celu uzyskania wolności. W dalszym roz-
woju myśli filozoficznej został on utożsamiony, jak wskazuje Berlin, z różnymi 

instytucjami, kościołami, narodami, rasami, państwami, klasami, kulturami, par-

tiami i innymi całościami, takimi jak wola powszechna, wspólne dobro, oświecone 

siły społeczeństwa, objawione przeznaczenie itp. Doktryna wolności została prze-
kształcona w doktrynę władzy, w czym Berlin upatruje się jednej z ważniejszych 

przyczyn powstania koncepcji państwa totalitarnego, wraz ze wszystkimi związa-

nymi z nią niebezpieczeństwami, znanymi nam doskonale z historii. Do czego 
mogą prowadzić (i często prowadzą) próby budowania społeczeństwa opartego 

na rozumie dzięki podporządkowaniu obywateli jednej, niepodzielnej, nieusuwal-

nej (bo przecież racjonalnej i rozumnej – a więc – wiedzącej najlepiej, co jest dobre 
dla obywateli niż oni sami) pokazuje już literatura, która próbowała za pomocą 

wyolbrzymienia i doprowadzenia do skrajności pewnych rzeczywiście występują-

cych tendencji przestrzec nas przez płynącym z nich niebezpieczeństwem. O ile 
bowiem autorzy renesansowych utopii, tacy jak Moore (Utopia, 1516), Bacon 

(Nowa Atlantyda, 1624) czy Campanella (Miasto Słońca, 1623) mogli jeszcze wie-

rzyć w powodzenie swoich projektów społeczeństwa idealnego, o tyle filozofowie 
                                                             

10 Pochodzące od Kanta pojęcie podmiotu transcendentalnego stanowi jedno z najważniejszych 

pojęć przejętych, interpretowanych i rozwijanych w tradycji niemieckiej filozofii transcendentalnej. 

Rozwój tej tradycji doprowadził do powstania różnego rodzaju interpretacji tego pojęcia. Jedna z nich, 
najbliższa autorce artykułu, związana jest z utożsamieniem podmiotu transcendentalnego z pojęciem 

ducha obiektywnego (czyli kultury w szerokim socjologicznym znaczeniu), co dokonuje się już implicite 
w czerpiącej z rozpoznań Hegla filozofii Nicolaia Hartmanna, a explicite np. w filozofii Hansa Wagnera. 

Zob. Hans Wagner, Philosophie und Reflexion (München-Basel: Ernst Reinhardt Verlag, 1959). Pod-

miot transcendentalny przestaje być tu rozumiany jako jakiś stały, niezmienny, ponadhistoryczny, acza-

sowy byt, a zostaje utożsamiony z różnego rodzaju tzw. społecznymi podmiotami wyższego rzędu, ta-
kimi jak normy społeczno-kulturowe, praktyki językowe, prawo, państwo, wola większości demokra-

tycznej itd., których stałość jest jedynie względna. W podobny sposób podmiot transcendentalny rozu-

miany jest w filozofii T. Abla, J. Habermasa czy H. Lenka. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

140 

 

i pisarze początku XX wieku, jak choćby najbardziej popularny Aldous Huxley 

(Nowy Wspaniały Świat, 1931) pokazują nam negatywne konsekwencje takiego 

rozumienia wolności.  
 

 

Ontologiczna analiza problemu wolności:  
Kant i odkrycie wielości determinacji 

 

Jak wspominałam we wstępie, swoje filozoficzne analizy pojęć wolności po-
zytywnej i negatywnej pragnę usytuować w perspektywie Hartmannowskiej onto-

logii. Aby jednak zrozumieć Hartmanna koncepcję wolności, należy zacząć od 

punktu wyjścia jego własnych analiz, a mianowicie od koncepcji Kanta. 

Jak wskazywano już w literaturze, krytykowany przez Berlina Kant nie udo-
wodnił istnienia wolności jednostki, a jedynie istnienie autonomii zasad (praw) 

stanowionych przez rozum (przez podmiot transcendentalny) wobec determina-

cji przyrodniczej11. Mimo to Kantowskie rozważania na temat wolności człowieka, 
jak również zaproponowane przez niego rozwiązanie ma olbrzymie znaczenie on-

tologiczne, które nie zostało jednak należycie docenione i wykorzystane12. 

Najlepszym tego dowodem są toczone dziś na gruncie współczesnej filozofii 
analitycznej dyskusje pomiędzy tzw. kompatybilistami i inkompatybilistami do-

tyczące problemu wolności, które całkowicie ignorują Kantowską propozycję roz-

wiązania tego problemu. Spór kompatybilistów i inkompatybilistów, jak niezwy-
kle wyraźnie pokazuje Stanisław Judycki w swoim świetnym artykule13, sprowadza 

                                                             

11 Zob. np. Leszek Kopciuch, Wolność a wartości. Max Scheler – Nicolai Hartmann – Dietrich von 
Hildebrand – Hans Reiner (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010), 204–207; Andrzej J. Noras, Nicolaia 
Hartmanna koncepcja wolności woli (Katowice: Wydawnictwo UŚ, 1998), 61–64; Jan Galarowicz, 
W drodze do etyki odpowiedzialności, t. I. Fenomenologiczna etyka wartości (Max Scheler – Nicolai 
Hartmann – Dietrich von Hindelbrand) (Kraków: Wydawnictwo Naukowe PAT, 1997), 136–139. 

12 Docenił je i wykorzystał Nicolai Hartmann, jednak także jego ontologia nie została do tej pory 

należycie oceniona i wykorzystana, zarówno w dalszym rozwoju myśli filozoficznej (żaden inny nurt 

filozofii XX i XXI wieku, poza tradycją niemieckiej filozofii transcendentalnej, wciąż nie korzysta z jego 

rozwiązań), jak również do konstruowania ontologicznych podstaw nauk szczegółowych. 
13 Stanisław Judycki, „Wolność i determinacja”, w: Wolność we współczesnej kulturze. Materiały 

V Światowego Kongresu Filozofii Chrześcijańskiej. KUL – Lublin 20-25 sierpnia 1996 (Lublin: Redakcja 

Wydawnictw KUL, 1997), 355–367.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

141 

 

się bowiem do odmiennych sposobów poradzenia sobie z pewnym paradoksem14, 

który jednak sam jest konsekwencją przyjęcia pewnych wstępnych założeń onto-

logicznych. Rozwiązanie Kanta, przejęte przez Hartmanna (tę część jego rozważań 
o wolności Hartmann przejmuje, zaznaczając jednak, że należy je rozszerzyć i uzu-

pełnić o problem wolności indywidualnej) jest wprawdzie formą kompatybilzmu, 

jednak zupełnie odmiennego od kompatybilizmu dominującego na gruncie filo-
zofii analitycznej, gdzie pojęcie wolności człowieka (w celu pogodzenia go z tezą 

o istnieniu powszechnej determinacji przyczynowej) zostaje zredukowane do wol-

ności działania (wolności negatywnej). Nam natomiast chodzi o zachowanie obu 
wyrosłych na gruncie historii filozofii pojęć wolności – zarówno negatywnej, jak 

i pozytywnej. Pierwszy krok do tego został umożliwiony właśnie dzięki filozofii 

Kanta, która daje podstawy do sformułowania takiego stanowiska ontologicznego, 

w którym możliwe jest współistnienie kilku różnych rodzajów determinacji. Po-
dobnie problem sporu między kompatybilistami a inkompatybilistami proponuje 

rozwiązać Judycki, stwierdzając, wbrew naturalistycznym tendencjom filozofii 

analitycznej, że w świecie istnieją równolegle różne typy determinacji: determina-
cja fizyczno-przyczynowa, determinacja teleologiczna, determinacja logiczna oraz 

właśnie determinacja przez wolność woli. Wspominany wyżej paradoks okazuje 

się więc pozorny i wynika z ustanowienia, a następnie pomieszania ze sobą dwóch 
par przeciwieństw: 1) konieczność – przypadkowość; 2) konieczność – wolność. 

Tymczasem, jak pisze Judycki, a co znajduje także swoje uzasadnienie na gruncie 

ontologii Hartmanna15, przeciwstawienie sobie kategorii konieczności i przy-
padkowości nie jest odpowiednie. Lepiej przyjąć, że po jednej stronie mamy de-

terminacje fizyczną i wytwarzana przez nią konieczność, natomiast po drugiej 

stronie nie mamy wcale braku determinacji i konieczności, lecz inny, pozytywny 
rodzaj determinacji – determinację poprzez wolę i zgodne z nią działanie. 

Pojęcie przypadku, jeżeli ma jakiś sens, to tylko w obrębie określonego typu de-

                                                             

14 Paradoks polega na tym, że jeżeli determinizm jest prawdziwy (chodzi o konieczność wytwa-

rzaną przez determinację fizyczno-przyczynową), to nikt nie może decydować o tym, co czyni. Jeśli na-

tomiast determinizm jest fałszywy, to akty naszego wyboru są przypadkowe – nie są bowiem przez nic 

zdeterminowane (nie są zdeterminowane przez moje poglądy, przekonania, wyznawaną hierarchię war-
tości, motywacje, cele itd.). Jeżeli jednak coś robię przez przypadek, to nie ma sensu mówić o odpowie-

dzialności. Nie można kogoś obwiniać o coś, co zrobił przez przypadek (niechcący). 
15 Zob. Nicolai Hartmann, Möglichkeit und Wirklichkeit (Berlin: Walter de Gruyter, 1938). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

142 

 

terminacji (determinacja przyczynowo-fizyczna ma swój odpowiadający jej przy-

padek, a determinacja przez wolę ma swój odpowiadający jej przypadek)16. Ozna-

cza to, że pojęcie przypadku ma tyle różnych znaczeń, ile jest rodzajów determi-
nacji w świecie. Gdy mówię, że „zrobiłam coś przez przypadek”, nie twierdzę 

wcale, że pewna czynność, którą wykonałam, nie ma w ogóle żadnej przyczyny 

(tzn. nie była w ogóle w żaden sposób zdeterminowana), lecz zaznaczam jedynie, 
że nie została ona zdeterminowana przez moją świadomą wolę. Mówiąc „zrobiłam 

to przez przypadek”, mówię, że „nie zrobiłam tego celowo”, „moje zachowanie nie 

podlegało mojej teleologicznej autodeterminacji”, lecz nie twierdzę przecież tym 
samym, że w ogóle nie miało ono żadnej przyczyny, gdyż z pewnością musiało 

zaistnieć wiele czynników, które wpłynęły na to, że zrobiłam akurat to, a nie coś 

innego (nie wystąpiła teleologiczna autodeterminacja, lecz wystąpiły inne rodzaje 

determinacji: fizyczna, biologiczna i psychologiczna). Tymczasem, gdy mówię: 
„zrobiłam to celowo” czy „zrobiłam to specjalnie”, nie mówię tego po to, by 

stwierdzić, że to, co zrobiłam, było zdeterminowane tylko i wyłącznie moją własną 

decyzją (czyli nie podlegało żadnej innej determinacji: fizycznej, biologicznej 
i psychologicznej), ale mówię to, by podkreślić, że było także (między innymi) 

zdeterminowane moją świadomie podjętą decyzją. 

Już ten wstępny opis (więcej szczegółowych opisów można znaleźć w pracy 
Hartmanna17) wyraźnie pokazuje, że ontologiczna koncepcja determinacji – która 

zakłada, że każde zdarzenie jest warunkowane tylko i wyłącznie przez jedno inne 

zdarzenie – jest być może teoretycznie zgrabna i oszczędna, lecz nie ma wiele 
wspólnego z otaczającą nas rzeczywistością. Wydarzenia w świecie realnym są 

zawsze współdeterminowane przez wiele różnych czynników (innych zdarzeń), 

co Hartmann próbuje nie tyle udowodnić (wskazują na to bowiem już same feno-
meny, zarówno te opisane przez filozofów, jak i przez nauki szczegółowe), co on-

tologicznie wytłumaczyć, a do czego drogę otworzyła między innymi Kantowska 

koncepcja wolności jako autodeterminacji. W koncepcji Kanta człowiek, rozwa-

żany jako mieszkaniec świata fenomenalnego (świata badanego przez matema-
tyczne przyrodoznawstwo), jest determinowany przyczynowo za pomocą praw 

przyrody, natomiast rozważany jako mieszkaniec świata noumenalnego (świata 

                                                             

16 Judycki dodatkowo twierdzi, że pojęcie przypadku ma raczej sens epistemologiczny. Działa 
to na pewno w przypadku determinacji przyczynowo-fizycznej, tzn. jako przypadkowe jawią nam się 

zdarzenia, których ścieżka kauzalna nie jest nam znana. 
17 Zob. Hartmann, Möglichkeit und Wirklichkeit, 36–38.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

143 

 

badanego przez etykę czy filozofię praktyczną w ogóle) jest on determinowany 

przez prawa rozumu praktycznego (prawa, którym sam się podporządkowuje, 

gdyż uznaje je za racjonalne, a mianowicie za środek do realizacji różnych celów, 
a najważniejszym z nich jest zbudowanie racjonalnego społeczeństwa przyszło-

ści). Jednak nie oznacza to przecież, że mamy tu do czynienia z ontologicznym 

podwojeniem człowieka (czy metafizyczną teorią dwóch światów), lecz raczej na-
leżałoby to rozumieć w taki sposób – jak czyni to między innymi Hartmann – 

że jeden i ten sam człowiek podlega dwóm różnym prawodawstwom, a zadaniem 

filozofa jest zbudowanie takiej ontologii, która wyjaśni, w jaki sposób jest to moż-
liwe. 

 

Ontologiczna analiza problemu wolności:  

Hartmannowska interpretacja i rozwinięcie Kanta koncepcji  
wielości determinacji  

 

Kant był więc tym, który dał impuls do powstania Hartmannowskiej plura-
listycznej ontologii, na gruncie której współistnieją różne typy (poziomy) de-

terminacji. Obok determinacji przyrodniczej (a właściwie różnych typów deter-

minacji przyrodniczej), której podlegają wszelkie realne twory bytowe – a więc 
także człowiek – istnieje również miejsce dla charakterystycznej dla istoty posia-

dającej refleksyjną świadomość i samoświadomość determinacji przez wolność 

(za pośrednictwem wolnej woli). Kant pokazał więc, że dzięki istnieniu autonomii 
woli (wolności pozytywnej) człowiek nie jest zniewolony przez przyrodę. Ten po-

zytywny rezultat koncepcji Kanta zostaje wykorzystany przez Hartmanna, który 

wyraźnie wskazuje, że Kantowską autonomię woli (rozumu praktycznego czło-
wieka) należy pojmować właśnie jako pewien nowy rodzaj (typ) determinacji, 

który stanowiąc kategorialne novum duchowej warstwy bytu realnego – zgodnie 

z Hartmannowskimi prawami kategorialnymi – jest z jednej strony nadbudowany 

nad innymi, pochodzącymi z niższych warstw bytu realnego sposobami determi-
nacji (a więc nie mógłby istnieć bez nich), z drugiej zaś nie może zostać do nich 

sprowadzony. Oznacza to, że koncepcję Hartmanna należy nazwać kompatybili-

styczną, gdyż wyraźnie pokreśla on, że o ile determinacja przyczynowa może ist-
nieć bez autodeterminacji teleologicznej, o tyle istnienie autodeterminacji teleo-

logicznej (która stanowi istotę działania człowieka) nie byłoby możliwe w świecie, 

w którym nie istniałaby determinacji przyczynowa. To, co nazywamy wolnością 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

144 

 

woli (a co w istocie swojej jest niczym innym jak autodeterminacją teleologiczną), 

nie tylko nie kłóci z istnieniem powszechnej determinacji przyczynowej w przy-

rodzie, ale wręcz jest nadbudowane na jej istnieniu i bez niej nie byłoby możliwe. 
Relację między ujęciem Kanta a ujęciem Hartmanna przedstawia rys. 118.  

 

 
 

                                                             

18 Oczywiście wolność kategorialna występuje nie tylko między warstwą bytu psychicznego i war-

stwą bytu duchowego, lecz również pomiędzy warstwą bytu fizycznego i warstwą bytu organicznego, jak 

również pomiędzy warstwą bytu organicznego i warstwą bytu psychicznego. Każda kolejna warstwa 

przynosi bowiem pewne kategorialne novum. Celem rysunku nie jest jednak wyczerpujące przedstawie-
nie ontologii Hartmanna, lecz przedstawienie Hartmannowskiej interpretacji Kantowskiej koncepcji 

wolności – dlatego na rysunku zaznaczona została jedynie „wolność pozytywna” charakterystyczna dla 

warstwy bytu duchowego, gdyż to właśnie ją odkrył Kant.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

145 

 

Hartmann przejmuje więc to, co uznaje za trafne w koncepcji Kanta, a mia-

nowicie pogląd o współistnieniu co najmniej dwóch rodzajów determinacji (de-

terminacji przyczynowej oraz determinacji poprzez autonomiczną wolę) w odnie-

sieniu do działań człowieka. Sam Hartmann uważa, że każda warstwa bytu real-

nego (byt fizyczny, byt organiczny, byt psychiczny i byt duchowy) posiada swój 

własny, specyficzny rodzaj determinacji, co wynika z praw kategorialnych19, a wol-

ność pozytywna jest niczym innym jak właśnie wynikiem pojawienia się w każdej 

kolejnej (wyższej warstwie) pewnego novum kategorialnego. Sprawa jest więc 

dużo bardziej skomplikowana niż przypuszczał Kant, gdyż człowiek jako twór 

czterowarstwowy podlega wszystkim tym typom determinacji: zarówno przyczy-

nowej determinacji fizycznej, jak również determinacji biologicznej (której specy-

fika nie została do tej pory w sposób zadowalający zbadana), determinacji psycho-

logicznej (także wymagającej dokładnych analiz ontologicznych20) oraz teleolo-

gicznej autodeterminacji21 za pośrednictwem woli. Nieprzecenionym osiągnię-

ciem Kanta było jednak wskazanie na to, że to, co nazywamy wolnością ludzkiej 

woli, możliwe jest jedynie w świecie, w którym współistnieją co najmniej dwa ro-

dzaje determinacji.  

Warto jednak także podkreślić, co zauważyła Hannah Arendt w swoim słyn-

nym stwierdzeniu, że jesteśmy woli o tyle, o ile działamy, że tak rozumiana auto-

determinacja nie powstaje dzięki samej tylko woli czy chęci, ale dopiero dzięki 

działaniu zgodnie z naszą wolą (faktycznemu dążeniu do realizacji wyznaczonych 

                                                             

19 Zob. Nicolai Hartmann, Der Aufbau der realen Welt. Grundriss der allgemeinen Kategorien-
lehre (Berlin: Walter de Gruyter, 1964), 375–522; Nicolai Hartmann, Nowe drogi ontologii, tłum. Leszek 

Kopciuch, Artur Mordka (Toruń: Rolewski 1998), 64–84. 
20 Ciekawe analizy determinacji właściwej dla fenomenów życia mentalnego (psychicznego) zna-

leźć można wśród fenomenologów, zwłaszcza u – wciąż niedocenianej – Edyty Stein. Zob. Edyta Stein, 

„Przyczynowość psychiczna”, w: Edyta Stein, Filozofia psychologii i humanistyki, tłum. Piotr Janik SJ, 

Marcin Baran SJ, Jolanta Gaca (Kraków: Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2016), 99–237.  
21 Determinację za pomocą wolnej woli nazywam (auto)determinacją teleologiczną, gdyż mamy 

tutaj do czynienia z determinowaniem (za pośrednictwem wolnego wyboru osoby) naszych działań po-
przez wyznaczanie im celu. Nie jest to więc determinacja przyczynowa (to nie przyczyna determinuje 

nasze zachowanie), lecz teleologiczna (to wyznaczony przez nas cel determinuje nasze zachowanie, które 

dlatego możemy nazwać działaniem, że staje się ono zachowaniem celowym). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

146 

 

sobie celów)22. Okaże się to ważne w moich dalszych analizach wolności politycz-

nej, w których postaram się pokazać, że wbrew przekonaniu Hartmanna, we-

dług którego wolność działania jest sprawą drugorzędną, te dwie sprawy (wol-

ność woli czy chcenia i wolność działania) okazują się w duchowym życiu czło-

wieka powiązane ze sobą w sposób nierozerwalny.  

Hartmann uważa jednak, że koncepcja Kanta musi zostać uzupełniona, 

gdyż nie rozważył on w ogóle problemu wolności woli podmiotu indywidualnego. 

Aby mówić o wolności jednostki (a więc o prawdziwej wolności woli), człowiek 

musi obok wolności pozytywnej wobec praw przyrody (determinacji przyczyno-

wej oraz wszystkich innych rodzajów determinacji właściwych dla poszczegól-

nych warstw bytu realnego) posiadać jeszcze wolność negatywną wobec tych au-

tonomicznych zasad (wartości, norm, celów) – tzn. to jednostka (każdy poszcze-

gólny człowiek, osoba) musi mieć możliwość sama je wybierać. 

W Hartmannowskiej ontologii możliwe jest to dzięki przyjęciu założenia 

o istnieniu wolności negatywnej wobec wartości23. O ile w odniesieniu do praw 
                                                             

22 W ontologii Hartmanna na proces determinacji osoby ludzkiej poprzez idealne wartości skła-

dają się trzy etapy: (1) ujęcie wartości, (2) decyzja o realizacji wartości, (3) działanie mające na celu rea-

lizację wartości. Ta trójetapowość ma zasadnicze znaczenie dla zrozumienia, dlaczego determinacja 
osoby ludzkiej poprzez wartości ma charakter „załamany”, a tym samym pozwala wyjaśnić fenomen 

negatywnej wolności moralnej człowieka.  
23 Problem istnienia negatywnej wolności moralnej (wolności w stosunku do wartości) w ontologii 

Hartmanna w dokładny i wyczerpujący sposób został przedstawiony przez Leszka Kopciucha; zob. Kop-

ciuch, Wolność a wartości, 203–232, nie ma więc potrzeby powielać tutaj tych analiz. Aby uczynić jednak 

zadość uwagom recenzenta artykułu, autorka zaznacza, że reprezentuje taką interpretację myśli Hart-
manna, według której filozof ten – ze względu na istnienie takich fenomenów moralnych, jak świado-

mość samookreślania się, poczucie odpowiedzialności czy poczucie winy – twierdził (zgodnie z przyjęta 

przez siebie metodologią), że musimy przyjąć jej istnienie, nawet jeśli nie umiemy jej do końca wyjaśnić, 

bo należy do tzw. problemów metafizycznych (a więc takich, których człowiek nigdy do końca nie roz-

wiąże). Hartmann uważał, że negatywna wolność osoby wobec wartości jest możliwa (wskazują na to 
fenomeny), tym natomiast, co należy badać, nie jest więc to, czy jest ona możliwa, lecz jedynie to, w jaki 

sposób jest ona możliwa. Zob. Nicolai Hartmann, Ethik, 4. (Berlin: Walter de Gruyter, 1962), 765. Hart-

mann stosował w swym badaniu – przejętą od swych neokantowskich nauczycieli – metodę transcen-

dentalną, polegającą na tym, że wychodzimy od danego nam fenomenu, któremu zaprzeczyć nie można, 

i szukamy warunków jego możliwości. Dodatkowo autorka uważa, zgadzając się w tej kwestii z Leszkiem 

Kopciuchem (Wolność a wartości, 214), że tzw. antynomia powinności (bez względu na to, czy sam 
Hartmann zdawał sobie z tego sprawę czy nie, gdyż być może pochłonęła go nadmiernie przyjemność 

antynomizowania – por. Martin Morgenstern, Nicolai Hartmann, Grundlinien einer wissen-schaftlich 
orientierenten Philosophie (Tübingen und Basel: Franke Verlag, 1992), 95 – może zostać rozwiązana na 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

147 

 

przyrody (determinacji przyczynowej) człowiek posiada jedynie (jak wyka-

zał Kant) wolność pozytywną, o tyle w odniesieniu do wartości (a więc determi-

nacji teleologicznej, która jest determinacją poprzez cel) wolność pozytywna 

i wolność negatywna wzajemnie się warunkują. Jest to możliwe ze względu na spe-

cyficzny charakter determinacji przez wartości (słabość wartości, wartości nie 

mają mocy/siły, wytwarzają jedynie powinność). Wola (indywidualna) posiada 

wobec wartości negatywną wolność wyboru, a więc może wybierać spośród nich 

– aby była wolna musi mieć przed sobą jakąś alternatywę. 

„Samookreślanie się jest więc (zawsze) możliwe tylko wobec (w obli-

czu) otwartej alternatywy, otwarta alternatywa jednak istnieje tylko dla istoty po-

siadającej zdolność samookreślania się”24. Dlatego Hartmann głosi konieczność 

istnienia moralnej wolności negatywnej (zob. rys. 2), która oznacza właśnie, że 

istniejące idealnie wartości nie determinują osoby ludzkiej w sposób konieczny, a 

jedynie za pośrednictwem fenomenu powinności, który oznacza jedynie rodzaj 

„nawoływania” człowieka do zachowania się zgodnie z nimi. Sprzeciwia się tym 

samym Hartmann wszelkim formom intelektualizmu etycznego, a więc przeko-

naniu, że człowiek, który właściwie rozpoznaje idealnie istniejące wartości, jest 

zmuszony chcieć je realizować oraz działać zgodnie z nimi25.  

                                                             

gruncie jego ontologii dzięki wyróżnieniu trzech etapów determinacji osoby ludzkiej za pomocą warto-

ści: 1) etapu ujęcia wartości; 2) etapu decyzji o jej realizacji; 3) etapu realizacji. 
24 „Die Selbstbestimmung also ist immer nur möglich angesichts der offenen Alternative, die of-

fene Alternative aber besteht nur für ein der Selbstbestimmung fähiges Wesen”. Hartmann, Ethik, 784 

(tłumaczenie własne).  
25 Nie będziemy w tym miejscu zajmowali się dokładną prezentacją ani analizą Hartmannowskich 

rozważań dotyczących problemu negatywnej wolności moralnej, gdyż nie jest to głównym tematem ni-

niejszego artykułu. Warto jednak zaznaczyć, że problem był i wciąż jest badany. Zob. np. Kopciuch, 

Wolność a wartości. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

148 

 

 
 

 
„Załamany” charakter determinacji osoby przez rozpoznaną przez nią war-

tość ujawnia się – zdaniem Hartmanna – w fenomenach ludzkiego życia moral-

nego, co znajduje również swój wyraz w języku (powstałym do wyrażania tych 
fenomenów) w postaci rozróżnienia między znaczeniem czasowników sollen 

i wollen. Każda osoba odczuwa wyraźną różnicę pomiędzy fenomenem odczuwa-

nia „powinności” (sollen) zrobienia czegoś, a fenomenem odczuwania „chęci” 
(wollen) zrobienia tego. Skoro więc fenomeny te jawią się nam jako nieusuwalne, 

to zgodnie z Hartmannowską metodologią badań ontologicznych, nie możemy 

ich ignorować, lecz musimy starać się je wyjaśnić: teoria ontologicznej determina-
cji osoby ludzkiej przez wartości musi pozwolić na ich wyjaśnienie, co oznacza, że 

determinacja poprzez wartości musi być uznana za „załamaną”, co w zasadzie po-

zostaje równoznaczne z postulowaniem istnienia negatywnej wolności wobec 

wartości26.  

 

 

                                                             

26 Por. przypis 22. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

149 

 

Istota wolności politycznej: Hartmann a Berlin 

 

Widzimy więc, że Hartmannowska koncepcja wolności stanowi rozwinięcie 

i modyfikację koncepcji Kantowskiej27. Zastanówmy się więc teraz, czy jest ona 

w stanie uniknąć niebezpieczeństw, które Berlin wiązał z koncepcją Kanta, a do-

kładnie ze sprowadzeniem pojęcia wolności człowieka do samej tylko autonomii 

rozumu praktycznego (a więc do wolności pozytywnej). Wydaje się bowiem, 

że Berlin powinien znaleźć w Hartmannie sprzymierzeńca, gdyż obaj wyraźnie 

podkreślają niewystarczalność koncepcji wolności pozytywnej i argumentują za 

koniecznością uzupełnienia jej pojęciem wolności negatywnej. Aby przyjrzeć się 

bliżej temu problemowi, należy zastanowić się jednak, jakie miejsce zajmuje ana-

lizowana przez Berlina wolność polityczna (liberty) w zaproponowanej przez 

Hartmanna ontologicznej strukturze świata. Każda próba odpowiedzi na to pyta-

nie powinna więc uwzględnić nie tylko różnicę wyrażoną przez pojęciowe rozróż-

nienie wolności negatywnej i wolności pozytywnej, lecz również różnicę pomię-

dzy analizowaną przez Hartmanna wolnością moralną a będącą tematem zainte-

resowań Berlina wolnością polityczną (liberty). Kierując się metodologicznym na-

rzędziem wykorzystywanym w analizach ontologicznych przez samego Hart-

manna, należy zapytać, jaka jest relacja między tymi dwoma parami pojęć: 1) wol-

nością pozytywną i wolnością negatywną; 2) wolnością moralną (wolnością woli) 

i wolnością polityczną.  

Szczegółowe analizy pism Hartmanna prowadzą do wniosku, że przedsta-

wiona przez niego ontologiczna struktura świata pozwala na wyraźne odróżnienie 

tych dwóch par pojęciowych, nawet jeśli on sam wyraźnie tego nie dokonał. Po-

niżej przedstawiam propozycję rozróżnień pojęciowych różnych rodzajów wol-

ności w formie graficznej (zob. rys. 3).  

                                                             

27 Więcej na temat relacji koncepcji wolności woli Hartmanna do koncepcji Kanta zob. Leszek 

Kopciuch, „Stosunek Nicolaia Hartmanna do Immanuela Kanta w kontekście zagadnień aksjologiczno-

etycznych”, Estetyka i Krytyka 2012, nr 4 (26): 61–75. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

150 

 

 
Rysunek ten przedstawia jedynie różne pojęcia (a więc sposoby rozumienia 

wolności), z którymi spotykać się możemy w historii rozważań nad pojęciem wol-

ności (a które starałam się opisać powyżej); jest on próbą (propozycją) zestawienia 

ich ze sobą w celu dalszej systematyzacji. Nie chodzi w nim w żadnym wypadku 
o to, aby przesądzić, czy któryś z wyróżnionych tu rodzajów wolności rzeczywiście 

istnieje czy nie, gdyż to wymaga osobnych badań (które częściowo zostały już 

przeprowadzone m.in. przez przywoływanych myślicieli, nawet jeśli nie rozstrzy-

gnęli oni kwestii ich istnienia ostatecznie), lecz raczej o to, by wyraźnie wyjaśnić, 
o co w ogóle pytamy, gdy pytamy o istnienie różnego rodzaju wolności. Aby móc 

zbadać istnienie rożnych typów wolności, należy bowiem przecież najpierw wy-

raźnie ustalić, o czym mówimy i czego możliwość badamy.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

151 

 

Twierdzę, że należy dokonać wyraźnego odróżnienia tych dwóch par poję-

ciowych: 1) wolności pozytywnej i wolności negatywnej; 2) wolności moralnej 

i wolności politycznej. Błędem byłoby więc twierdzenie, że np. wolność polityczna 
sprowadza się do wolności pozytywnej (twierdzenie, przed którym ostrzega nas 

Berlin) lub na przykład, że wolność moralna sprowadza się do wolności negatyw-

nej, bez wcześniejszego zbadania tej sprawy. Należałoby raczej rozważać możli-
wość krzyżowania się tych dwóch par pojęciowych i pytać o rozumienie oraz moż-

liwość istnienia każdego z czterech uzyskanych w ten sposób rodzajów wolności: 

a) pozytywnej wolności moralnej; b) negatywnej wolności moralnej; c) pozytyw-
nej wolności politycznej; d) negatywnej wolności politycznej. Z uwagi na temat 

artykułu nie będę w tym miejscu zajmowała się dwoma pierwszymi rodzajami 

wolności28, mimo że z pewnością wymagają one analiz, nie twierdzę też w żadnym 

razie, że sprawa ich rozumienia czy istnienia została przesądzona – czy to przez 
Hartmanna, czy przez jakiegokolwiek innego myśliciela. Zastanowię się za to nad 

znaczeniem i miejscem obu rodzajów wolności politycznej (pozytywnej i nega-

tywnej) w ontologicznej strukturze świata. Jak widać na przedstawionym rysunku 
(rys. 3), zagadnienie wolności politycznej związane jest z pytaniem o relację po-

między dwoma wyróżnianymi w ontologii Hartmanna sferami bytu duchowego, 

a mianowicie pomiędzy duchem osobowym a duchem obiektywnym29. Pozosta-
wiam kwestią otwartą, którą należałoby jeszcze zbadać, jakie znaczenie dla rozwa-

żanej kwestii wolności politycznej ma trzecia wyróżniona przez Hartmanna forma 

bytu duchowego (tj. duch zobiektywizowany). Z ontologicznego punktu widze-
nia, relacja między duchem osobowym, a więc konkretnym indywidualnym żyją-

cym człowiekiem (będącym członkiem jakiejś kultury), a duchem obiektywnym 

                                                             

28 W celu zapoznania się z analizami dotyczącymi pozytywnej oraz negatywnej wolności moralnej 

(wolności woli indywidualnej osoby ludzkiej) zob. Hartmann, Ethik, 779–800; Kopciuch, Wolność 
a wartości, 196–200, 203–232. 

29 Na temat Hartmanna rozumienia ducha osobowego i ducha obiektywnego zob. Nicolai Hart-

mann, Das Problem des Geistiges Seins. Untersuchungen zur Grundlegung der Geschichtsphilosophie 
und der Geisteswissenschaften (Berlin: Walter de Gruyter, 1949), 45–405; Leszek Kopciuch, Człowiek 
i historia u Nicolaia Hartmanna (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2007), 32–44; Włodzimierz Galewicz, 

N. Hartmann (Warszawa: Wydawnictwo Wiedza powszechna, 1987), 104–137. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

152 

 

(pewną kulturą w rozumieniu socjologicznym30) ma charakter dialektyczny31. 

Oznacza to, że istnieje między nimi wzajemna zależność: zachodzi między nimi 

dwustronny proces determinacji. Z jednej bowiem strony, wszystkie elementy na-
leżące do ducha obiektywnego – takie np. jak język, filozofia, nauka, moralność, 

światopogląd, religia, państwo, prawo, gospodarka, technika, technologia – są wy-

tworami ludzi, każdy konkretny duch osobowy należący do danej kultury ma 
wpływ na ich kształt za pośrednictwem takich opisywanych także przez socjolo-

gów procesów jako procesy eksternalizacji, obiektywizacji i legitymizacji32. Z dru-

giej zaś strony, każdy konkretny duch osobowy (każdy człowiek żyjący w danej 
kulturze, w danym społeczeństwie) podlega wpływom treści ducha obiektywnego 

(kultury, w której żyje), co wyrażone zostało w socjologii za pomocą pojęć socja-

lizacji oraz internalizacji33. Właśnie w tym kontekście umieszczam swoje dalsze 

analizy problemu wolności politycznej, identyfikując go jako zagadnienie relacji 
pomiędzy obywatelem pewnego państwa a stanowionym przez struktury tego 

państwa prawem (jako elementem ducha obiektywnego).  

Nawiązując do rozróżnienia Berlina, ale wykorzystując również terminologię 
Hartmannowską, przez pozytywną wolność polityczną będę więc rozumiała 

możliwość wpływania danego obywatela (ducha osobowego) na treść prawa (ele-

ment ducha obiektywnego), któremu obywatel ten podlega. Będzie to więc nic in-
nego, jak rodzaj autodeterminacji jednostki: jeżeli, po pierwsze, mam ku temu 

strukturalne i prawne możliwości by wpływać na kształt państwa i prawa oraz, po 

drugie, aktywnie z nich korzystam, tzn. uczestniczę w życiu politycznym mojej 
wspólnoty (np. poprzez udział w wyborach, politycznych manifestacjach czy in-

                                                             

30 Na temat socjologicznego rozumienia kultury zob. Antonina Kłoskowska, Socjologia kultury 
(Warszawa: PWN, 2007), 17–51; Antonina Kłoskowska, Kultura masowa. Krytyka i obrona (Warszawa: 

PWN, 1980), 9–92. 
31 Więcej na temat dialektycznej relacji między duchem osobowym a duchem obiektywnym zob. 

Alicja Pietras, „The Ontology of Procesual Being: Nicolai Hartmann’s Interpretation of Hegelian Dia-

lectical Process”, Constructivist Foundations 14, nr 1 (2018): 62–63; Alicja Pietras, „Hans Wagner jako 

neoneokantysta”, Folia Philosophica 2018, vol. 39: 18–19. 
32 Zob. Peter L. Berger, Thomas Luckmann, Społeczne tworzenie rzeczywistości, tłum. Józef Niż-

nik (Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1983).  
33 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

153 

 

nych oddolnych inicjatywach), to posiadam wtedy pozytywną wolność poli-

tyczną34. Natomiast przez negatywną wolność polityczną będę rozumiała istnie-

nie pewnej sfery działań obywatela państwa (ducha osobowego), które nie są 
w ogóle zdeterminowane przez żadne stanowione w strukturach państwowych 

prawo (ducha obiektywnego), innymi słowy, istnienie tak zwanych swobód oby-

watelskich (wolności obywatelskich, czyli praw człowieka pierwszej generacji). 
W tym wypadku nie chodzi już o rodzaj autodeterminacji („wolności do”), pole-

gającej na wolności do wpływania na kształt prawa, lecz o rodzaj „wolności od”, 

a mianowicie wolności od prawnej regulacji pewnych sfer mojej życiowej aktyw-
ności (np. sfery przekonań i praktyk religijnych czy sfery życia rodzinnego i in-

tymnego). O ile więc możemy powiedzieć, że polityczny system demokratyczny 

jest próbą realizacji postulatu przyznania wszystkim obywatelom pozytywnej wol-

ności politycznej, o tyle jeśli, jak Berlin, uznajemy konieczność istnienia – obok 
pozytywnej – również negatywnej wolności politycznej, to musi to oznaczać po-

stulat pozostawiania pewnych sfer naszego życia prawnie niezdeterminowanymi, 

co wyraża się oczywiście w tzw. pierwszej generacji praw człowieka (np. prawo do 
wolności słowa, prawo do wolności wyznania, prawo do wolności sumienia, 

prawo do wolności życia osobistego, prawo do wychowywania własnych dzieci 

przez rodziców zgodnie z ich światopoglądem). Widzimy więc wyraźnie, że zakres 
obu rodzajów wolności politycznej (zarówno pozytywnej, jak i negatywnej) może 

być różny w różnych społeczeństwach i kulturach oraz że zależy on od przyjęcia 

pewnych rozstrzygnięć strukturalnych. Możemy bowiem przyjąć w państwie sys-
tem demokratyczny, który powoduje rozszerzenie zakresu pozytywnej wolności 

politycznej, lub jakąś formę systemu autorytarnego, który będzie ten rodzaj wol-

ności znacznie zawężał. Osobną sprawą pozostaje jednak zakres politycznej wol-
ności negatywnej, który zależy od przyjęcia zupełnie innych rozwiązań struktural-

nych, np. wpisania lub nie wpisania do konstytucji różnego rodzaju praw czło-

wieka, których nie można będzie żadną ustawą państwową (żadnym stanowionym 

prawem pozytywnym) zanegować. 
                                                             

34 Istnienie pozytywnej wolności politycznej nie oznacza, że jestem jedyną osobą, która ma wpływ 

na kształt prawa i instytucji państwowych – co byłoby twierdzeniem absurdalnym – lecz jedynie, że także 

ja mogę mieć na nie wpływ, a więc, że struktura społeczeństwa i państwa, w którym żyje, zapewnia mi 

możliwość uczestniczenia w procesie determinacji celów działania instytucji społecznych (np. dzięki ist-
nieniu mechanizmów demokratycznych, takich jak możliwość uczestniczenia w wyborach zarówno jako 

wyborca, jak i jako kandydat, możliwość występowania z inicjatywną ustawodawczą, możliwość publicz-

nej krytyki polityki państwa, możliwość zrzeszania się i oddolnego organizowania życia społecznego). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

154 

 

W jaki sposób determinuje nas prawo? 

 

Dotychczasowe analizy relacji między osobą (duchem osobowym) a pozo-
stałymi sferami bytowymi (zarówno bytem realnym, jak i bytem idealnym) pro-

wadzą nas do wniosku, że na działanie człowieka wpływ ma bardzo wiele czynni-

ków (zobacz rys. 4), a prawo obowiązujące w państwie, w którym człowiek żyje, 
jest jednym z nich. 

 
Kwestią, którą chciałabym teraz sproblematyzować i poddać raczej wstępnej, 

niż rozstrzygającej, analizie, jest pytanie o to, jakiego rodzaju determinacją jest 
determinacja przez prawo. Zaznaczam więc, że celem prezentowanych poniżej 

analiz jest raczej zachęta do podjęcia dalszych analiz oraz dyskusji nad prezento-

wanymi przykładami niż przedstawienie wyczerpującej i rozstrzygającej wszystkie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

155 

 

wątpliwe kwestie diagnozy. W jaki sposób obowiązujące w danym państwie (spo-

łeczeństwie, kulturze) prawo determinuje indywidualną wolę jednostki35? Czy 

jako osoba jestem zmuszony/a zachowywać się zgodnie z treścią prawa? Innymi 
słowy, czy determinacja za pomocą prawa podobna jest do przyczynowej deter-

minacji fizycznej, gdzie z konieczności w sposób mechaniczny podlegam pewnym 

prawom, czy bliższa jest raczej opisywanej i analizowanej przez Hartmanna deter-
minacji osoby ludzkiej poprzez idealne wartości, która jest raczej rodzajem „na-

woływania” poprzez odczucie powinności moralnej. Kwestia ta sprowadza się 

oczywiście do pytania: czy obywatel może „łamać” prawo, z zastrzeżeniem, że py-
tamy tu o możliwość ontologiczną (a nie etyczną czy aksjologiczną), a zatem, czy 

jest realnie możliwe takie zachowanie obywatela, które jest niezgodne z prawem. 

Wydaje się, że determinacja poprzez prawo stanowi jakiś pośredni rodzaj 

determinacji, silniejszy niż determinacja przez wartości, ale słabszy niż determi-
nacja przyrodnicza. Z jednej strony wydaje się, że jest ona silniejsza niż determi-

nacja przez wartości, gdyż mamy tutaj do czynienia z determinacją w obrębie bytu 

realnego, a nie jedynie z „zawieszoną” determinacją przez idealnie istniejące war-
tości. Jest jednak słabsza od najbardziej znanego nam typu determinacji zacho-

dzącej w obrębie bytu realnego (mechanicznej determinacji przyczynowej), po-

nieważ – w przeciwieństwie do praw fizyki – prawo można „łamać”. Przyjrzyjmy 
się bliżej fenomenowi możliwości „łamania” prawa. Co to właściwie oznacza, 

że można „łamać” prawo? Każdy zgodzi się, że prawo, w odróżnieniu od praw 

przyrody, można „złamać”, oczywiście złamanie prawa może (choć nie musi) po-
ciągnąć za sobą pewne negatywne (tzn. takie, których wolelibyśmy uniknąć) dla 

nas konsekwencje, jak przewidziana za złamanie danego prawa kara. Jeżeli w 

kraju, w którym żyję, obowiązuje prawo, które nie pozwala kraść, a zatem przy-
właszczać sobie czyjeś własności, to oczywiście mam ontologiczną (realną) moż-

liwość złamania tego prawa (mogę kogoś okraść), jednak muszę się liczyć z tym, 

że zostanę złapana i ukarana za złamanie prawa. Sytuacja przypomina w tym wy-

padku sytuację związaną z dokonywaniem wyborów niezgodnych z odczuwaną 

                                                             

35 Celem analiz nie będzie przedstawienie dowodu, że prawo jako element ducha obiektywnego 

determinuje obywatela (ducha osobowego), gdyż uznajemy to za fakt (fenomen) dany i opisywany 
np. przez socjologów (zob. np. przywoływaną już pracę: Berger, Luckmann, Społeczne tworzenie rze-
czywistości), lecz jednie próba ontologicznej analizy tego specyficznego rodzaju determinacji poprzez 

porównanie go z innymi rodzajami determinacji. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

156 

 

realną powinnością czynu (będącą konsekwencją, z jednej strony, istnienia ideal-

nych wartości, które generują powinność idealną, oraz, z drugiej strony, zaistnie-

nia pewnej sytuacji realnej, w której ta czysto idealna powinność zamienia się 
w realną powinność czynu). Jeżeli odczuwam realną powinność zachowania się 

w zgodzie z rozpoznaną wartością, to mimo to mogę zachować się niezgodnie z 

nią, tzn. nie wypełnić swojej powinności (podobnie jak mogę złamać prawo zaka-
zujące kradzieży), lecz również muszę liczyć się wtedy z negatywnymi konsekwen-

cjami (np. z uczuciem wyrzutów sumienia). Biorąc to pod uwagę, wydaje się, 

że determinacja przez prawo przypomina bardziej determinację przez wartości 
niż determinację przyrodniczą. Prawo można łamać, tak samo jak można nie po-

stępować zgodnie z odczuwaną powinnością, praw przyrody natomiast (np. prawa 

ciążenia czy praw biologicznych) łamać nie można. 

Przy dalszej analizie okazuje się jednak, że istnieją też takie prawa, których 
złamać nie można. Tak jest w przypadku wszystkich praw, które związane są 

z ustanawianiem instytucji społecznych; przykładem mogą być prawa z zakresu 

prawa rodzinnego, prawo małżeńskie czy prawo adopcyjne (ale również wiele in-
nych praw). Nie da się złamać prawa pozwalającego na zawarcie związku małżeń-

skiego jedynie dwóm osobom przeciwnej płci. Mogę oczywiście umówić się z kimś 

tej samej co ja płci lub z trzema osobami różnych płci, że jesteśmy małżeństwem, 
ale nie spowoduje to, że nim rzeczywiście będziemy, tzn. że inne osoby będą re-

spektowały moje prawa wynikające z tytułu takiej umowy (np. prawa do dziedzi-

czenia po małżonku lub prawa do decydowania o przebiegu jego leczenia w przy-
padku, gdy sam byłby do takich decyzji niezdolny). Podobnie jest w przypadku 

wszelkich praw regulujących zawieranie jakichkolwiek innych umów (np. handlo-

wych). Wydaje się, że mogę podpisać z kontrahentem umowę handlową zawiera-
jącą tzw. „klauzule zakazane”, tyle tylko, że z prawnego punktu widzenia umowa 

ta będzie nieważna, podobnie jak moje „umowne” małżeństwo z kilkoma osobami 

lub z jedną osobą tej samej płci. Podobnie, jeśli przy wyborach parlamentarnych 

dojdzie do złamania procedur określających zasady przeprowadzania tego typu 
wyborów, to wybrani kandydaci – z punktu widzenia prawa – nie są wcale posłami 

czy senatorami, a w konsekwencji np. uchwalane przez nich ustawy nie mają mocy 

prawnej. Stanowienie prawa oznacza ustanawianie pewnego nowego porządku 
ontologicznego – społeczeństwa obywateli. Dotyczy to zresztą nie tylko prawa, ale 

wszelkich pozostałych elementów ducha obiektywnego (czyli kultury, w szerokim 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

157 

 

socjologicznym znaczeniu), takich jak język, nauka, moralność, religia itd. Two-

rzenie prawa jest procesem tworzenia rzeczywistości społecznej, a prawa rządzące 

tą rzeczywistością (które ustanawiamy jako wspólnota) determinują mnie jako 
jednostkę w taki sposób, że ograniczają zakres celów (wartości), które mogę reali-

zować poprzez instytucje społeczne. Duch obiektywny jako najwyższa warstwa 

bytu realnego (obok psychicznej, organicznej i fizycznej) determinuje mnie w pe-
wien specyficzny, lecz wciąż realny sposób, który – jak się okazuje – bywa silniej-

szy od determinacji przez wartości. 

Determinacja przez prawo jest więc pewien szczególnym rodzajem determi-
nacji zachodzącej w obrębie bytu realnego, który – zgodnie z prawami kategorial-

nymi Hartmanna – przynajmniej częściowo różni się od pozostałych form deter-

minacji realnej: fizycznej, biologicznej i psychologicznej.  

Wydaje się jednak – wbrew Hartmannowi, który w swych własnych anali-
zach określał wolność prawną (polityczną), posługując się na jej określenie nie-

mieckim czasownikiem dürfen, jedynie jako zakres posiadanych uprawnień, za-

kres dopuszczalności pewnych działań36, – że współczesne rozumienie wolności 
politycznej (a na pewno rozumienie Berlina) wiąże ją również z wolnością działa-

nia, czyli wolnością urzeczywistniania naszej woli, wolnością urzeczywistniania 

własnych celów, którą Hartmann wyraża za pomocą czasownika können. Innymi 
słowy dürfen i können nie stanowią dwóch zupełnie odmiennych sposobów de-

terminacji sposobu działania człowieka, lecz raczej należałoby powiedzieć, że dür-
fen, jeżeli chcemy stosować ten czasownik na określenie wolności politycznej, 
samo jest pewnym specyficznym rodzajem können. Nie oznacza ono bowiem je-

dynie posiadania prawnego przyzwolenia na podejmowanie pewnych działań (bę-

dących realizacją stawianych sobie celów w wyniku wyboru pewnych wartości), 
lecz w wielu przypadkach również po prostu posiadanie możliwości czyli prawnej 

zdolności do ich podejmowania.  

Determinacja przez prawo w wielu przypadkach nie pozwala na jego łama-

nie, a tym samym jest silną formą determinacji realnej, która, jeżeli wchodzi 
w konflikt z dokonywanym przez osobę rozpoznaniem idealnych wartości, może 

uniemożliwiać jednostce zachowanie zgodnie z odczuwaną powinnością. Mamy 

w tym wypadku do czynienia z sytuacją, gdy rozpoznanie i wybór wartości doko-
nany na poziomie podmiotu społecznego (np. przez demokratyczną większość lub 

                                                             

36 Hartmann, Ethik, 637–639. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

158 

 

autorytarnego władcę), a znajdujące swoją obiektywizację w obowiązującym pra-

wie (jako elemencie ducha obiektywnego), wchodzi w konflikt z rozpoznaniem 

wartości dokonanym przez jednostkę (konkretnego ducha osobowego), uniemoż-
liwiając mu tym samym realizację odczuwanej realnej powinności działania.  

 

 
Determinacja przez wartości i determinacja przez prawo 

 

Osoba ludzka jest w swoim działaniu determinowana zarówno przez idealnie 
istniejące wartości, jak i przez prawo obowiązujące we wspólnocie, w której żyje. 

Uświadamiamy to sobie najwyraźniej w sytuacjach, w których te dwie determina-

cje – determinacja przez wartości (które jeśli je rozpoznaje nawołują mnie poprzez 

fenomen powinności do ich realizacji) oraz determinacja przez prawo – mogą 
prowadzić do sytuacji wewnętrznego konfliktu, w którym ujawnia się tragiczność 

wolności wyboru, gdyż osoba musi zdecydować, czy zachować się zgodnie z pra-

wem (aby jej działania były legalne i uniknąć ewentualnych sankcji prawnych), ale 
tym samym nie zrealizować (płynącej od wartości) odczuwanej powinności i na-

razić się np. na poczucie winy, czy postąpić na odwrót: złamać prawo (narażając 

się na sankcję), by zrealizować odczuwaną powinność i mieć czyste sumienie. Po-
jawia się tutaj bardzo ważne zagadnienie relacji pomiędzy determinacją przez 

prawo a determinacją przez wartości. Dlatego człowiek jako wolna istota moralna 

może czasem odczuwać realną powinność załamania prawa. Dzieje się tak w przy-
padku, gdy rozpoznaje, że obowiązujące prawo jest niezgodne z idealnymi warto-

ściami, które są mu dane37 (np. w czasie II wojny światowej prawo zabraniało 

udzielać schronienia Żydom, ale niektórzy ludzie łamali to prawo, gdyż odczuwali 
pomoc Żydom jako swoją powinność moralną). Oczywiście lepszym (moralnie, 

ale nie tylko moralnie, bo również ontologicznie bardziej trwałym) rozwiązaniem 

byłaby próba zmiany prawa niż po prostu jego łamanie lub przyjęcie postawy zwa-

nej powszechnie postawą „obywatelskiego nieposłuszeństwa”, której istota spro-
wadza się do łamania prawa, ale nie jedynie dla korzyści osobistych, lecz po to, by 

                                                             

37 Na temat sposobu dania wartości (czyli problemu poznania wartości) zob. Nicolai Hartmann, 

Grunzüge einer Metaphysik der Erkenntnis (Berlin: Walter de Gruyter, 1949), 553–562; Hartmann, 
Ethik, 58–62; Zbigniew Zwoliński, Byt i wartość u Nicolaia Hartmanna (Warszawa: PWN, 1974); Kop-

ciuch, Wolność a wartości, 188–202; Andrzej J. Noras, Nicolaia Hartmanna koncepcja wolności woli, 
35–39; Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności, 160–171. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

159 

 

poprzez akty dokonywanego publicznie łamania prawa przyczyniać się do jego 

zmiany, jednak nie w każdej sytuacji rozwiązanie takie jest możliwe. 

Podwójna determinacja sfery ducha osobowego – a) determinacja zawie-
szona ze strony idealnych wartości (dokonująca się za pośrednictwem poczucia 

powinności38); b) determinacja ze strony ducha obiektywnego (nie tylko prawa, 

ale również pozostałych elementów kultury, takich np. jak moralność rozumiana 
jako etos właściwy danej kulturze) – nie jest wcale niczym ontologicznie dziwnym 

i niezrozumiałym w systemie ontologicznym Hartmanna, w którym każde zda-

rzenie realne jest współdeterminowane przez wiele innych zdarzeń realnych, jak 
również przez byt idealny (prawa matematyki, prawa logiki oraz wartości). Hart-

mann dokonuje bowiem próby przedstawienia zupełnie nowej, odpowiedniej dla 

procesualnego i relacyjnego charakteru bytu realnego, ontologii modalnej39, w ra-

mach której każde zdarzenie realne (np. realny wybór takiego a nie innego zacho-
wania przez osobę ludzką czyli ducha osobowego, który możemy nazwać autode-

terminacją) jest wypadkową pewnej liczby innych zdarzeń (czynników determi-

nujących wybór, takich jak nasze uwarunkowania fizyczne, biologiczne, psy-
chiczne, kulturowe – prawo, etos, religia itd., lecz również realny fakt rozpoznania 

przez nas pewnej idealnej wartości odbywający się w odczuciu realnej powinności 

pojęcia konkretnego działania).  
 

 

Konieczność istnienia sfery negatywnej wolności  
politycznej (praw człowieka) 

 

Berlinowski postulat zapewnienia obywatelom nie tylko pozytywnej, lecz 
również negatywnej wolności politycznej znajduje więc swoje uzasadnienie 

w strukturze ontologicznej świata, z następujących powodów: 1) działanie czło-

wieka (ducha osobowego) determinowane jest zarówno przez idealne wartości, 

jak i przez treść prawa obowiązującego w społeczeństwie, którego jest częścią 
(przez ducha obiektywnego); 2) nasze indywidualne rozpoznanie wartości może 

w niektórych przypadkach różnić się od rozpoznania dokonanego przez inne jed-

                                                             

38 Hartmann wyróżnia trzy rodzaje (stopnie) powinności: idealną powinność bycia, aktualną po-

winność bycia, realną powinności czynu. Zob. Kopciuch, Wolność a wartości, 66. 
39 Zob. Hartmann, Möglichkeit und Wirklichkeit. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

160 

 

nostki, a tym samym może różnić się od rozpoznania leżącego u podstaw obowią-

zującego prawa40; 3) dodatkowo w aksjologii Hartmanna niektóre wartości ide-

alne mają charakter antynomiczny, więc nawet jeżeli na poziomie rozpoznania 
wartości dwie osoby się ze sobą zgadzają, to mimo to mogą chcieć dokonywać 

innych wyborów pomiędzy antynomicznymi wartościami; 4) determinacja przez 

prawo (przynajmniej w przypadku niektórych praw41, a mianowicie tych związa-
nych z ustanawianiem instytucji społecznych) może stanowić realne ograniczenie 

możliwości realizacji rozpoznanych wartości idealnych (przypadek praw, których 

nie da się złamać). Oczywiście wszystkie te wymienione fakty same w sobie nie 
stanowią uzasadnienia konieczności zapewnienia obywatelom negatywnej wolno-

ści politycznej. Aby tak się stało, muszą one jeszcze zostać uzupełnione postulatem 

zapewnienia wszystkim osobom ludzkim możliwości autodeterminacji teleolo-

gicznej jej działań, a więc postulatem ochrony pozytywnej wolności moralnej 
człowieka.  

Wniosek, jaki można wyciągnąć z zaprezentowanych analiz jest więc nastę-

pujący: jeżeli zależy nam na tym, by człowiek jako osoba duchowa mógł nie tylko 
chcieć realizować poznawane przez siebie wartości moralne, ale również mógł 

wcielać te chęci w czyn (a więc, by posiadał pozytywną wolność moralną), musi 

on (ze względu na to, że jest istotą społeczną i nie może funkcjonować poza spo-
łeczeństwem) posiadać pewien zakres obu rodzajów wolności politycznej: za-

równo polityczną wolność pozytywną (możliwość wpływania na kształt prawa), 

jak i negatywną wolność polityczną (prawa człowieka). Skoro prawo nie tylko 
ustanawia powinności (nakazy i zakazy), lecz także ustanawia różnego rodzaju in-

stytucje, które mają być środkiem do realizacji pewnych (wybieranych z wartości 

idealnych) wartości/celów – to powinno być tak ustanawiane, aby pozostawiać 
jednostkom (osobom, obywatelom, woli indywidualnej) pewien zakres swobody 

w wyborze celów oraz środków służących do ich realizacji. Innymi słowy, nie po-

winno ono być tak stanowione, by większość (wola większości, będąca demokra-

tyczną formą podmiotu transcendentalnego) całkowicie determinowała nie tylko 

                                                             

40 Wynika to z faktu, że poznanie ludzkie w ogóle (a tym samym również poznanie idealnie istnie-

jących wartości) jest zawsze ograniczone. Na temat problemu ograniczeń naszego poznania wartości 

zob. przypis 36. 
41 Aby odpowiedzieć na pytanie, czy dotyczy to tylko tych praw, czy w pewien sposób również 

wszystkich innych należałoby przeprowadzić bardziej szczegółowe analizy w obrębie szczegółowej nauki 

o prawie.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

161 

 

wybór przez poszczególne jednostki takich a nie innych celów, lecz również moż-

liwość lub brak możliwości realizowania ich celów w ramach istniejących instytu-

cji społecznych. 
Okazuje się więc, że warunkiem pozytywnej wolności moralnej człowieka 

żyjącego w społeczeństwie (a przecież każdy człowiek z samej definicji jest istotą 

społeczną, czyli żyje w jakimś społeczeństwie) jest posiadanie obu rodzajów wol-
ności negatywnej: zarówno negatywnej wolności moralnej (wolności negatyw-

nej w stosunku do idealnych wartości), jak i negatywnej wolności politycznej 

(sama pozytywna wolność polityczna nie wystarcza). Kwestią otwartą pozostaje 
oczywiście pytanie o zakres tej wolności, jednak nie pytanie o jej konieczność. Po-

dobnie, jak Hartmann pokazał, że pozytywna wolność moralna nie jest możliwa 

bez negatywnej wolności wobec wartości, tak analizy Berlina, ujęte w kontekście 

ontologicznym, prowadzą do wniosku, że pozytywna wolność moralna nie jest 
możliwa bez istnienia pewnego zakresu negatywnej wolności politycznej.  

Nie oznacza to jednak, że w celu zapewnienia jednostkom możliwości reali-

zacji odkrywanych i wybranych przez nie wartości należy zezwolić im na całko-
witą swobodę, ani że obywatel ma prawo robić wszystko, na co ma ochotę. Wnio-

sek taki byłoby zresztą całkowicie sprzeczny z Hartmannowskim pojęciem wol-

ności. Wolność negatywna nie oznacza samowoli, nie jest ona nigdy całkowitą 
wolnością od czegoś. Oznacza jedynie istnienie pewnego zakresu (w tym wypadku 

politycznej) wolności negatywnej. Demokracja rozumiana jako system społeczno-

polityczny, w którym wola większości determinuje treść prawa (a tym samym do-
konuje również wyboru wartości, które wyznaczają cele społecznych instytucji), 

sama w sobie nie jest gwarantem wolności wszystkich żyjących w społeczeństwie 

osób. Aby taka wolność rzeczywiście istniała, potrzebne jest również istnienie 
i przestrzeganie praw człowieka (praw, których istota sprowadza się właśnie do 

ochrony pewnych sfer osobistych działań ludzkich przez możliwością bycia deter-

minowanym przez kogoś innego), których obowiązywania nie można będzie 

znieść nawet wolą większości. Innymi słowy, fundamentem współczesnej demo-
kracji liberalnej (a więc systemu społeczno-politycznego, który dąży do tego, 

by pogodzić możliwość współżycia społecznego wielu jednostek z zagwarantowa-

niem każdej z nich takiego samego zakresu wolności moralnej) jest nie tylko sys-
tem demokratyczny, lecz w równej mierze prawa człowieka i obywatela.  

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

162 

 

Bibliografia 
 
Arendt, Hannah. Życie umysłu. Tłum. Hanna Buczyńska-Garewicz, Robert Piłat, Bogdan Ba-

ran. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2016. 
Aron – Berlin – Arendt: Trzy głosy o wolności. Tłum. Komitywa we współpracy z CDN z War-

szawy. Warszawa: Wydawnictwo CDN, 1987. 
Berger, Peter L., Thomas Luckmann. Społeczne tworzenie rzeczywistości. Tłum. Józef Niżnik. 

Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1983. 
Berlin, Isaiah. Cztery eseje o wolności. Tłum. Daniel Grinberg, Dorota Lachowska, Jerzy Łoziń-

ski. Warszawa: PWN, 1994.  

Berlin, Isaiah. Wolność. Tłum. Bogdan Baran. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2017. 
Galarowicz, Jan. W drodze do etyki odpowiedzialności, T. I. Fenomenologiczna etyka wartości 

(Max Scheler – Nicolai Hartmann – Dietrich von Hindelbrand). Kraków: Wydawnictwo 
Naukowe PAT, 1997. 

Galewicz, Włodzimierz. N. Hartmann. Warszawa: Wydawnictwo Wiedza powszechna, 1987. 
Hartmann, Nicolai. Möglichkeit und Wirklichkeit. Berlin: Walter de Gruyter, 1938. 

Hartmann, Nicolai. Der Aufbau der realen Welt. Grundriss der allgemeinen Kategorienlehre. 
3. Berlin: Walter de Gruyter, 1964. 

Hartmann, Nicolai. Das Problem des Geistiges Seins. Untersuchungen zur Grundlegung der 
Geschichtsphilosophie und der Geisteswissenschaften. 2. Berlin: Walter de Gruyter, 1949. 

Hartmann, Nicolai. Ethik. 4. Berlin: Walter de Gruyter, 1962. 

Hartmann, Nicolai. Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis. 4. Berlin: Walter de Gruyter, 
1949. 

Hartmann, Nicolai. Myśl filozoficzna i jej historia. Systematyczna autoprezentacja. Tłum. 
Jan Garewicz. Toruń: Wydawnictwo Comer, 1994. 

Hartmann, Nicolai. Neue Wege der Ontologie (Teildruck aus Systematische Philosophie. 
2.) Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, 1946.  

Hartmann, Nicolai. Nowe drogi ontologii. Tłum. Leszek Kopciuch, Artur Mordka. Toruń: Ro-
lewski, 1998. 

Hartmann, Nicolai. Zur Grundlegung der Ontologie. Berlin: Walter de Gruyter, 1935. 

Judycki, Stanisław. „Wolność i determinacja”. W: Wolność we współczesnej kulturze. Materiały 
V Światowego Kongresu Filozofii Chrześcijańskiej: KUL – Lublin 20-25 sierpnia 1996), 
355–367. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL 1997. 

Kłoskowska, Antonina. Kultura masowa. Krytyka i obrona. Warszawa: PWN, 1980. 

Kłoskowska, Antonina. Socjologia kultury. Warszawa: PWN, 2007. 
Kopciuch, Leszek. Człowiek i historia u Nicolaia Hartmanna. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 

2007. 
Kopciuch, Leszek. Wolność a wartości. Max Scheler – Nicolai Hartmann – Dietrich von Hilde-

brand – Hans Reiner. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010. 
Kopciuch, Leszek. „Stosunek Nicolaia Hartmanna do Immanuela Kanta w kontekście zagad-

nień aksjologiczno-etycznych”. Estetyka i Krytyka 2012, nr 4 (26): 61–75. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

163 

 

Morgenstern, Martin. Nicolai Hartmann, Grundlinien einer wissenschaftlich orientierenten 
Philosophie. Tübingen und Basel: Franke Verlag, 1992. 

Noras, Andrzej J. Nicolaia Hartmann koncepcja wolności woli. Katowice: Wydawnictwo UŚ, 

1998. 
Pietras, Alicja. „Hans Wagner jako neoneokantysta”. Folia Philosophica 2018, vol. 39: 5–26.  
Pietras, Alicja. „The Ontology of Procesual Being: Nicolai Hartmann’s Interpretation of Hege-

lian Dialectical Process”. Constructivist Foundations 14, nr 1 (2018): 62–64. 
Stein, Edyta. „Przyczynowość psychiczna”. W: Edyta Stein, Filozofia psychologii i humanistyki. 

Tłum. Piotr Janik SJ, Marcin Baran SJ, Jolanta Gaca, 99–254. Kraków: Wydawnictwo Kar-
melitów Bosych, 2016. 

Wagner, Hans. Philosophie und Reflexion. München-Basel: Ernst Reinhardt Verlag, 1959. 
Zwoliński, Zbigniew. Byt i wartość i Nicolaia Hartmanna. Warszawa: PWN, 1974. 

 
 

Summary 

 

Human rights as prerequisites of moral freedom.  

An ontological analysis of political freedom 
 

The paper is an attempt at ontological analysis of the notion of political freedom taking 
account of studies and perceptions of moral and political, negative and positive liberties 

in  the history of philosophy.  Reference is  made in particular to Isaiah Berlin’s  distinction   
between  positive and negative political freedom, Hannah Arendt’s historical analysis of the 

differentiations between the notion of political liberty and free will (moral freedom), and Nico-
lai Hartmann's criticism of Kant’s perception of liberty as positive freedom and his analyses of 
moral freedom seen as a phenomenon of man’s spiritual life. On the ground of these analyses 

the author substantiates  the thesis  that  first generation  human rights constitute the basic 
prerequisites of man’s moral freedom. 

 
Keywords:  freedom,  negative freedom,  positive freedom,  moral freedom,   political  

freedom, liberty, human rights, Isaiah Berlin, Hannah Arendt, Nicolai Hartmann 
 

 
 

Zusammenfassung 
 

Die Menschenrechte als Möglichkeitsbedingung der moralischen Freiheit.  

Der Versuch einer ontologischen Analyse der politischen Freiheit 

 

Das Ziel des Artikels ist der Versuch einer eigenen ontologischen Analyse des Begriffs der 
politischen Freiheit unter Anwendung der Erkenntnisse und Betrachtungsweisen des Begriffs 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03



Alicja Pietras, Prawa człowieka jako warunek możliwości wolności moralnej 

 

164 

 

Freiheit (moralische und politische, negative und positive Freiheit) auf dem Boden der Philo-

sophiegeschichte. Ich rekurriere unter anderem auf drei bekannte Entwürfe: 1. die Unterschei-
dung zwischen negativer und positiver politischer Freiheit (positive and negative liberty) von 

Isaiah Berlin; 2) historische Analysen von Hannah Arendt, die zwischen politischer Freiheit 
und Willensfreiheit (moralischer Wert) unterscheiden; 3) Nicolai Hartmanns Kritik des Kanti-
schen Verständnisses der Freiheit als positiver Freiheit und seine eigenen Analysen der mora-

lischen Freiheit als Phänomen des geistigen Lebens des Menschen. Zum Abschluss werden 
die  durchgeführten  Analysen zur  Begründung der These verwendet, dass Menschenrechte 

erster Generation eine Möglichkeitsbedingung der moralischen Freiheit des Menschen bilden. 
 

Schlüsselworte:  Freiheit,  negative  Freiheit,  positive  Freiheit,   moralische Freiheit, po-
litische Freiheit, Menschenrechte, Isaiah Berlin, Nicolai Hartmann 

 
 
Information about Author: 
 

ALICJA PIETRAS,  PhD,  assistant professor, Institute of Philosophy,  University of Silesia in 

Katowice; address  for correspondence:  ul. Bankowa 11,  PL  40-007  Katowice;  e-mail: alicja.pie-

tras@us.edu.pl, alicja.pietras@gmail.com 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 16:15:03

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

