
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Anna Ceglarska 

Uniwersytet Jagielloński w Krakowie 

ORCID: 0000-0003-0868-6097 

anna.ceglarska@uj.edu.pl 

 

Prawo jako opowieść. Zagadnienie mitu w interpretacji prawa 

 

ABSTRAKT 

 

Fakt wpływu rozmaitych mitów na kształt prawa oraz mitologizacja pewnych jego założeń są niepod-

ważalne. W większości wypadków ten proces „mitologizacji” postrzegany jest pejoratywnie – jako prowadzący 

do ugruntowania bezpodstawnych, irracjonalnych wyobrażeń i zarazem do odrzucenia „nauki” na rzecz „fikcji”. 

Celem niniejszego artykułu jest zaproponowanie odmiennego podejścia zarówno do samego pojęcia mitu, jak 

i do mitologizacji prawa poprzez odwołanie się do klasycznego, antycznego rozumienia pojęcia mythos jako 

fabuły, opowieści. Starogrecki mit pełnił funkcję zbliżoną do prawa, ustanawiał bowiem pewne podstawowe 

reguły obowiązujące w społeczeństwie. Zaakcentowanie jego strony „fabularnej” wskazuje zaś, że istotny jest 

nie tyle opis rzeczywistości, ile proces podkreślający relacyjny charakter wspólnoty. Tym samym opowiadanie 

mitu, podobnie jak odczytywanie normy prawa, stanowi interpretację zdarzenia w świetle obowiązujących zasad 

i systemów wartości, jest również ciągłym procesem kształtowania społecznej świadomości. Ujęcie prawa jako 

opowieści powoduje, że ci, którzy je tworzą i stosują, tracą luksus prostego pozostania monteskiuszowskimi 

„ustami ustawy”, ponieważ mają się troszczyć nie tylko o jego wykonywanie, lecz także o jakość oraz przekona-

nie obywateli co do jego słuszności. Proponowana forma odczytania prawa jako mitu-opowieści, mitu politycz-

nego polega zatem na poszukiwaniu fabuły, czyli możliwości działania umożliwiającego reagowanie na potrzeby 

i problemy zmieniającego się świata oraz na rozwój polityczności i edukację obywateli. 

 

Słowa kluczowe: prawo; mit; fabuła; mit polityczny; mitologizacja; interpretacja prawa 

 

WPROWADZENIE 

 

Stwierdzenie, że prawo ma swoje źródła w mitach, jedynie pozornie wydaje się być 

stwierdzeniem trywialnym. Niejako automatycznie bowiem zostaje dokonana unifikacja „mi-

tologii” z szerszym pojęciem „kultury” czy też „tradycji”, która niezaprzeczalnie wpływa na 

kształt i sposób stanowienia prawa. Mitologia i sam mit zasługują jednak na bardziej indywi-

dualne potraktowanie, nie jedynie jako komponent szerszego zagadnienia kultury, lecz także 

jako pojęcie kluczowe, umożliwiające ukonstytuowanie się zasad tej kultury oraz podstawo-

wych norm życia społecznego. Użycie terminu „mit” w kontekście prawa często wiąże się 

z analizą jego „mitologizacji”, czyli z założeniem, że pewnym pojęciom, jak chociażby zasa-

dom państwa prawa, jego racjonalności, obowiązywania, praworządności czy pewnym po-

winnym (lub nie) zachowaniom, przydajemy rangę wartości ogólnych, nadrzędnych, zawsze 

obowiązujących, często wbrew empirycznym obserwacjom czy obowiązującej praktyce
1
. 

Co więcej, pozorna „racjonalizacja” dyskursu oraz podejście pozytywistyczne nie tyl-

ko nie ograniczają mitycznego myślenia o prawie, lecz także same w sobie stają się nowym 

prawniczym mitem – jak bowiem inaczej określić przekonanie, że problemy społeczne, poli-

tyczne czy nawet gospodarcze da się rozwiązać wprowadzeniem konkretnego przepisu, a no-

wa norma automatycznie zmieni społeczne postawy? Wyraźnie przedstawił to zagadnienie 

                                                 
1
 K. Koźmiński, Mity państwa prawa. W co wierzą prawnicy, politycy i obywatele? , „Pressje” 2017, z. 50, 

s. 83–92. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Peter Fitzpatrick, stwierdzając, że prawo samo w sobie jest formą mitu – ma dążyć do uciele-

śnienia ideału, ale jest tylko jego niedoskonałym odbiciem. Normom i ich obowiązywaniu 

przypisujemy niekiedy wartość wręcz quasi-religijną, wszakże są one zaledwie czasowe 

i zmienne
2
. 

Celem niniejszego opracowania jest zaproponowanie nowego podejścia w analizie 

prawa poprzez postrzeganie go jako mitu, ale rozumianego w jego starogreckim sensie – jako 

opowieści, a tym samym pewnego działania w ramach społeczności, nie zaś wyłącznie jako 

teoretycznego zbioru mniej lub bardziej aktualnych zasad. Ten sposób interpretacji prawa nie 

pojawiał się dotychczas zbyt często w literaturze przedmiotu. Rozwijający się nurt law & lit-

erature bazuje raczej na dekonstrukcji mitów (i opowieści), a zatem ukierunkowany jest 

„wstecz”. „Mitologizacja” prawa w sensie zaproponowanym w niniejszym tekście, sugerując 

„fabularne”
3
 postrzeganie prawa, ma na celu zwrócenie uwagi na inne wspólne elementy łą-

czące prawo i mit, przede wszystkim stałą możliwość re- i interpretacji, czyli reagowania na 

zmieniającą się sytuację oraz aktualizację przekazywanych treści, co związane jest również 

z ciągłym procesem edukowania odbiorców. Tak rozumiana interpretacja wymaga bowiem 

stałego odczytywania treści, a nie jedynie odtwarzania konkretnych reguł. 

Powyższe uwagi prowadzą do konieczności przynajmniej ogólnego wyjaśnienia zna-

czenia terminu „mit” oraz jego dotychczasowego rozumienia w kwestiach z prawem powią-

zanych, co jednocześnie ma na celu umożliwienie zaproponowania nowego sposobu interpre-

tacji zagadnienia mitologizacji prawa oraz prawa jako mitu. 

 

CZYM JEST MIT? PROBLEMY DEFINICYJNE 

 

Pojęcie mitu przeżywa dziś swoisty renesans i coraz częściej pojawia się w badaniach 

naukowych, przy czym należy odnotować, że jest ono pojmowane na wiele różnych sposo-

bów. Właściwie nie sposób stworzyć jednej uniwersalnej definicji mitu; co więcej, dążenie do 

specjalizacji doprowadziło do powstania jego rozmaitych „podtypów”, posiadających własne 

definicje
4
. Tym samym można mówić o mitach antropologicznych, psychologicznych, socjo-

logicznych, historycznych, etnologicznych, z zakresu teorii literatury czy religioznawstwa itd. 

Wciąż jedną z najbardziej popularnych interpretacji terminu „mit” jest ta poczyniona 

przez Mircea Eliadego
5
, który uznał go za rytualną opowieść o początkach, opowiadającą 

historię świętą, a zatem za wtargnięcie sfery sacrum w sferę profanum, czyli w świat rzeczy-

wisty. Istotnym elementem dla Eliadego jest powtarzalność i rytualizacja, uznaje on bowiem 

konieczność odtwarzania mitu w formie niezmiennej, by nadal zachowywał on swą aktual-

ność. Ta interpretacja, podobnie jak inne interpretacje antropologiczno-religioznawcze, żeby 

wspomnieć tutaj chociażby koncepcję Bronisława Malinowskiego, powoduje jednak pewne 

problemy. Przede wszystkim jest ona dostosowana do społeczności pierwotnych. Znaczna 

                                                 
2
 P. Fitzpartick, The Mythology of Modern Law, London – New York 2002, s. X. 

3
 Wybór tego słowa zostanie rozwinięty później, jednak warto w tym miejscu wyjaśnić, że jest on podyktowany 

pewną niejednoznacznością zawartą w być może bardziej poprawnym językowo słowie „fikcyjny”. 
4
 Niektóre wymienia np. A. Sepkowski (Człowiek w przestrzeni mitycznej, [w:] Mity historyczno-polityczne, 

wyobrażenia zbiorowe, polityka historyczna. Studia i materiały, red. E. Ponczek, A. Sepkowski, t. 1, Toruń 

2010, s. 13–29). Zob. także: R. Barthes, Mit i znak. Eseje, Warszawa 1970. 
5
 M. Eliade, Aspekty mitu, Warszawa 2006. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

część badaczy zajmujących się kwestią mitu i jego związków z prawem jako przykłady wyko-

rzystuje tradycyjne praktyki plemion tubylczych
6
, czyli tych, które wciąż kultywują dawne 

tradycje i pierwotne formy kultu. 

Trudno uznać słuszność tej interpretacji w odniesieniu do najważniejszego zbioru mi-

tów w kręgu kultury europejskiej, czyli mitologii greckiej, ponieważ zawiera ona wiele roz-

maitych opowieści, przedstawiających różne, czasem sprzeczne wersje wydarzeń, a oprócz 

tego przedstawia nie tylko opowieści o stworzeniu, lecz także liczne wątki przeplatające się 

już z czasem historycznym
7
. Niemożliwe jest odnalezienie najbardziej pierwotnej wersji 

greckiej mitologii – ta znana nam współcześnie stanowi zbiór przekazów z różnych epok, 

podlegających wciąż uzupełnieniom i modernizacjom
8
, jakkolwiek posiada pewien „szkielet” 

tudzież stałe „jądro”. Nie jest nim jednak najstarszy wariant opowieści, czyli jedyna słuszna 

narracja, a raczej są to zawarte w niej wartości, zasady postępowania oraz dylematy jedno-

stek, które odwołują się do problemów społecznych. Mitologia, stanowiąc równocześnie 

przekaz o przeszłości, zawiera postulaty zmian do wprowadzenia w teraźniejszości, a zatem 

wyznacza kierunek rozwoju
9
, zarówno jednostek, jak i całych wspólnot. 

Ponadto grecki mit nigdy nie opierał się na bezpośrednim powtarzaniu, lecz raczej 

właśnie na interpretacji i reinterpretacji, czego dowodem mogą być chociażby greckie trage-

die, przedstawiające motywy wprawdzie znane, lecz przekształcające je w zależności od 

oczekiwań słuchaczy, bieżących potrzeb czy założeń autorów. Powtarzalność była jedynie 

warunkiem formalnym, wynikającym z technicznych wymogów tworzenia pieśni i zachowa-

nia metrum, jak miało to miejsce w pieśniach aojdów, bądź z podobnych schematów myśle-

nia, nieuniknionych wszakże w ramach jednej kultury. Tym samym aby poszczególne opo-

wieści wchodzące w skład mitologii greckiej uznać za czysty, pierwotny „mit”, należałoby 

zredukować wiele ich istotnych elementów, by dotrzeć do uniwersalnego, powtarzalnego 

„rdzenia”, co tym samym doprowadziłoby, paradoksalnie (o ile, jak zaznaczyłam wcześniej, 

w ogóle jest to możliwe), do odarcia ich z uniwersalności. Ciągłe zainteresowanie mitologią 

grecką bierze się bowiem nie z jej prostoty, lecz właśnie z wielowariantowości, literackiego 

przedstawienia oraz integralności z europejską kulturą i społeczeństwem, przejawiającą się 

nade wszystko w rozmaitym rozkładaniu akcentów w zależności od potrzeb i poruszanej pro-

blematyki, przy jednoczesnym zachowaniu pewnego uniwersalnego przesłania oraz pożąda-

nych wartości, takich jak sprawiedliwość, pokój, praworządność itd. 

                                                 
6
 Jean-François Lyotard pisze o rytualnych opowieściach plemienia Kaszinahua, Magdalena Krysińska-Kałużna 

analizuje kulturę Indian, Mircea Eliade relatywnie mało miejsca poświęca rozbudowanym mitom greckim, 

Émile Durkheim skupia się na totemizmie, Łukasz Trzciński przytacza głównie przykłady buddyjskie, wschod-

nie, kabały oraz ponownie Indian. Zob. J.-F. Lyotard, Postmodernizm dla dzieci, Warszawa 1998, s. 46; M. Kry-

sińska-Kałużna, Prawo jako mit, Kraków 2017; É. Durkheim, Elementarne formy życia religijnego. System to-

temiczny w Australii, Warszawa 2010; Ł. Trzciński, Mit bohaterski w perspektywie antropologii filozoficznej 

i kulturowej, Kraków 2006. 
7
 Włodzimierz Lengauer rozróżnia mity sakralne opowiadające o bogach i historyczne dotyczące herosów, przy 

czym moim zdaniem podział ten może budzić spore wątpliwości, ponieważ mity bohaterskie również zawierają 

w sobie elementy sakralne, chociażby wynikające z samego pochodzenia herosa. Nie ulega natomiast wątpliwo-

ści, że mity służyły do wyjaśniania zjawisk historycznych bądź były interpretowane jako alegoria tychże, co 

czynił m.in. Herodot. Zob. W. Lengauer, Religijność starożytnych Greków, Warszawa 2004, s. 17; Herodot, 

Dzieje, Warszawa 2007, I, 1–4. 
8
 H. Samsonowicz, O „historii prawdziwej”. Mity, legendy i podania jako źródło historyczne, Warszawa 1997, s. 17. 

9
 Ibidem, s. 24. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Poszukując innego, bardziej współczesnego doprecyzowania terminu „mit”, można 

odwołać się do definicji słownikowej. W Słowniku języka polskiego „mit” definiowany jest 

jako: 

1) opowieść o życiu bogów, demonów, legendarnych bohaterów, próbująca wyjaśnić na-

rodziny świata i powstanie człowieka, 

2) niezgodna z prawdą opinia o kimś lub o czymś; wymysł, bajka, fantazja, mrzonka, 

3) fałszywa historia o jakimś człowieku lub wydarzeniu
10

. 

Termin ten zatem niejako odgórnie zawiera w sobie pewną fałszywość. Jego dawne 

znaczenie zostaje nie tylko zawężone, ale i wypaczone. Mit antyczny, ponieważ traktował 

o najdawniejszych wydarzeniach z dziejów świata i ludzi, łącząc się z sacrum, nigdy nie 

mógł być fałszywy
11

. Współcześnie mit utożsamiany jest raczej z bajką, opowieścią dla 

dzieci bądź populistycznym, uproszczonym przekazem dla tych, którzy nie chcą sami badać 

faktów. Jak pisze Joanna Włodarczyk, mit „uspokaja, wyjaśnia i przedstawia proste rozwią-

zania, tak potrzebne w erze globalizacji i szumu informacyjnego. Oferuje gotowe recepty 

i zwalnia z myślenia”
12

. 

Podobnie skonstruowana jest definicja mitu politycznego przedstawiona w Wielkiej en-

cyklopedii powszechnej, zgodnie z którą mit polityczny jest częścią szerszego pojęcia mitu spo-

łecznego, czyli pewnych – co ważne – irracjonalnych nieuzasadnionych wyobrażeń o rzeczywi-

stości społecznej, stanowiących często układy stereotypów i racjonalizacje antagonizmów
13

. 

Także w tym wypadku nacisk położony jest na irracjonalność oraz antagonizmy i stereotypy, 

czyli ujęcie uproszczone, „dziecinne”, w potocznym rozumieniu – nieprawdziwe. 

Jedną z pierwszych i najbardziej znanych definicji stworzył Georges Sorel, dla którego 

mit był ideą „odzwierciedlającą i syntetyzującą dążenia ludzi, będącą zarazem czynnikiem 

pobudzającym i ukierunkowującym działanie”
14

, a więc nie tylko ideą, ale i pewnym progra-

mem, przy czym – jak uściśla – „nie jest to opis rzeczy, lecz wyraz woli”
15

. Intuicyjnie od 

razu widać tu dość dużą rozbieżność, ponieważ mit Sorela jest działaniem, a nie opowieścią. 

Efekt irracjonalnego działania ludzkiego jest przeciwstawiony racjonalnym projektom i zin-

stytucjonalizowanym dyskusjom, Sorel więc niejako rozdziela antyczne rozumienie mitu na 

dwa aspekty: (1) utopii, czyli rozumnego planu, intelektualnej narracji oraz (2) mitu, działania 

per se, pozostającego poza zasięgiem dyskusji. Podział ten jednak wydaje mi się czysto teore-

tyczny i sztuczny, nie sposób bowiem w praktyce rozdzielić Sorelowską utopię i mit, które 

w sferze politycznej zasadniczo muszą występować symultanicznie – za większością zrywów 

stoi mimo wszystko jakiś plan tudzież idea
16

. Co więcej, o ile Sorelowski opis mitu jako irra-

                                                 
10

 Mit, [w:] Słownik języka polskiego, https://sjp.pl/mit [dostęp: 10.02.2021]. 
11

 M. Eliade, op. cit., s. 10–14. 
12

 J. Włodarczyk, Współczesne mity polityczne. Mity okrągłego stołu oraz IV Rzeczypospolitej jako mity powsta-

nia nowego państwa, „Poliarchia” 2013, z. 1, s. 142. 
13

 Wielka encyklopedia powszechna PWN, t. 7, Warszawa 1966, s. 366. Więcej na temat mitu politycznego zob. 

m.in. M. Jaskólski, Mit polityczny, [w:] Słownik doktryn politycznych i prawnych, red. K. Chojnicka, M. Jaskól-

ski, t. 4, Warszawa 2009, s. 193–201; T. Biernat, Mit polityczny, Warszawa 1989 (tu podane są również inne 

definicje mitu politycznego, których nie przytaczam ze względu na ich uprzednie wyczerpujące opisanie w lite-

raturze oraz fakt, że celem niniejszego artykułu jest zaproponowanie interpretacji odmiennej). 
14

 M. Jaskólski, op. cit., s. 195. 
15

 G. Sorel, Rozważania o przemocy, Warszawa 2014, s. 39. 
16

 Sam G. Sorel (ibidem, s. 124, 29–40) zresztą zwraca uwagę, że „mit silnie wymieszał się z utopiami”, a także 

że „jest on tożsamy z przekonaniami pewnej grupy, stanowi wyraz owych przekonań w języku ruchów”, podkre-

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

cjonalnego działania rzeczywiście może wydawać się adekwatny, gdy mit polityczny rozwa-

żamy w kontekście historycznym, o tyle jest on całkowicie oderwany od innych interpretacji, 

zwłaszcza na gruncie literaturoznawczym, teologicznym czy antropologicznym. 

Definicję bardziej zbliżoną do dzisiejszego rozumienia proponuje Ernst Cassirer, który 

uznaje, że współczesny mit tworzony jest sztucznie, stanowiąc ostateczną instancję odwoław-

czą, gdy niemożliwa jest już prosta racjonalizacja. Zdaniem Cassirera musi on łączyć w sobie 

dwa paradoksy – jest jednocześnie racjonalny i magiczny; opracowywany z określonych po-

wodów i wykorzystywany dla konkretnych celów przez swoich twórców, bazuje na irracjo-

nalnych przekonaniach i wierze odbiorców. Mit zatem stał się instrumentarium polityków 

i działaczy, wytwarzanym przez specjalistów jak każdy inny przedmiot
17

. Warto w tym mo-

mencie odnotować, że samo wyodrębnienie mitu wyłącznie politycznego jest również czysto 

teoretyczne – każdy mit jest w jakiś sposób polityczny, a większość mitów politycznych to 

równocześnie mity historyczne, socjologiczne, a nawet posiadające wymiar literacki. Trudno 

bowiem chociażby bogaty zbiór opowieści greckich, rzymskich, celtyckich, germańskich 

i wielu, wielu innych uznać za spontaniczne plany działania, a jednocześnie przy tym nie spo-

sób odmówić im polityczności – wszakże dotyczyły one kwestii społecznych, norm postępo-

wania oraz zagadnień związanych ze sprawowaniem władzy i organizacją państwa. Tym sa-

mym próba wprowadzenia podziałów i „zaszufladkowania” poszczególnych mitów jako mi-

tów konkretnego typu prowadzi do zawężenia rozumienia tego terminu i ograniczenia możli-

wości badawczych do jednej konkretnej dziedziny, a tym samym do odarcia mitu z jego uni-

wersalnych aspektów. 

 

FABULARNY ASPEKT MITU I PRAWA 

 

Jak zatem można, czy też moim zdaniem należy, rozumieć pojęcie mitu, nie tylko 

ogólnie, ale przede wszystkim w kontekście prawa? Orędowałabym tutaj za odwołaniem się 

do jego starogreckiego rozumienia, gdzie mythos
18

 oznacza najczęściej pewną historię, opo-

wieść. U Arystotelesa jest on fabułą (tak w tłumaczeniu poetyki oddaje to Henryk Podbielski), 

posiadającą różne warianty, i tak jak tragedia interpretuje oraz odzwierciedla pewne aspekty 

mitu, tak sam mit przedstawia dzieje świata, bogów i bohaterów, zarazem będąc ich alego-

ryczną interpretacją
19

. Nie sposób pominąć związków pomiędzy prawem a tymi mitycznymi 

opowieściami – prawo w mitologii ma swoje źródła, polegające nie tylko na prostej zależno-

ści, iż czerpie ono z podstawowych wartości, które są wpisane w mity, jak wspomniana już 

zasada praworządności, potrzeba sprawiedliwości, posłuszeństwo, zasady sprawowania wła-

                                                                                                                                                         
śla zatem „aktywną” funkcję mitu, ale jednocześnie rozmywa podział, ponieważ „przekonania”, podobnie jak 

utopie, mogą być również wytworem pracy intelektualnej, z tym że wprowadzanym w życie w formie praktycz-

nej, nie zaś czysto teoretycznej. 
17

 E. Cassirer, The Myth of the State, New Haven – London 1946, s. 281–282. 
18

 Początkowo zresztą w myśli greckiej nie istniały rozróżnienia pomiędzy mythos a logos. Terminy te pierw-

szy raz zostały wyraźnie przeciwstawione sobie przez Pindara, a potem konsekwentnie od czasów Platona 

znajdowały się w opozycji. Zob. I. Trzcińska, Logos, mit i ratio. Wybrane koncepcje racjonalności od XV do 

XVII wieku, Kraków 2011, s. 41; K. Narecki, Logos we wczesnej myśli greckiej, Lublin 1999, s. 38; W. Len-

gauer, op. cit., s. 20. 
19

 W. Lengauer, op. cit., s. 16. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

dzy. Co więcej, w samych mitach są opisywane i ustanawiane konkretne prawa – wiele mi-

tycznych wydarzeń przedstawia właśnie konstytuowanie się norm i reguł politycznych. 

Ponadto fabuła nie jest prostą relacją o rzeczywistości, ponieważ zakłada również wy-

jaśnienie przyczyn i potencjalnych skutków podjętych działań (bądź zaniechań)
20

. Łączy więc 

w sobie odpowiedzi na pytania: „Dlaczego?” oraz „Skąd?”
21

. Mit nie ogranicza się do synte-

tycznego zaprezentowania zaistniałej sytuacji, lecz przedstawia najczęściej cały ciąg zdarzeń 

doń prowadzących, a także ich rezultaty, wprowadzając jeszcze interakcję ze sferą sacrum
22

, 

która nadaje fabule dodatkowej rangi, jednocześnie zachęcając do jej osobistego, wewnętrz-

nego przeżycia i naśladowania, które umożliwia poznanie oraz osobisty rozwój. Mimesis jest 

warunkiem katharsis nie tylko w sztuce, ale i w życiu społecznym. Fabuła to zatem nie opis, 

lecz proces podkreślający relacyjny charakter wspólnoty, w której konieczny jest dialog, roz-

mowa, nie zaś czysta prezentacja poglądów bądź ich narzucanie przez jedną ze stron
23

. Pier-

wotna idea mitu, będącego opowieścią ustną powtarzaną przez pieśniarzy, zakładała słucha-

nie, które później mogło umożliwić odtworzenie opowieści, przy czym słuchacz stawał się 

zarazem potencjalnym współtwórcą. Tak podkreślana przez Eliadego rytualizacja w mitach 

greckich jest jedynie, jak sygnalizowałam wcześniej, powtarzalnością formalną, zakładającą 

podobny schemat myślenia i potencjalny sposób postępowania, który ma prowadzić do upra-

gnionego celu. Opowiadanie mitu, podobnie jak odczytywanie normy prawa, ma zatem sta-

nowić interpretację zdarzenia w świetle obowiązujących zasad i systemów wartości, przy 

czym jest to czynność nie tylko doraźna, dokonywana w momencie powstania problemu (na-

ruszenia reguł), lecz również ciągły proces kształtowania społecznej świadomości, wypraco-

wywania upragnionych wzorców, słowem – edukacji. 

Grecki klasyczny mit łączył w sobie wiele dzisiejszych rodzajów mitu: był zarówno 

historyczny, jak i polityczny czy też społeczny. Jednocześnie starał się przedstawić „niegdyś”, 

czyli dawne wydarzenia, sposób myślenia, historię wspólnoty, a także „teraz”, uwydatnione 

w zmieniających się poglądach, nowych wartościach, pożądanych postawach społecznych. 

We współczesnym micie niejednokrotnie następuje przeniesienie pomiędzy czasem prze-

szłym a teraźniejszym; uzasadnia on, że dziś nadal jest tak, jak było niegdyś, a niegdyś było 

tak, ponieważ zaszły określone wydarzenia – nie ma znaczenia szerszy kontekst. Tymczasem 

mit grecki dążył nie do przeniesienia, lecz do wskazania przyczyn oraz utrwalenia reguł 

i ukonstytuowania porządku społecznego
24

. Mit kosmogoniczny objaśnia nie tylko powstanie 

świata i religii, ale i obowiązywanie zasad społecznych, które wynikają z faktu, że po okresie 

walk i niepokojów Zeus dał światu Dike, czyli sprawiedliwość, co obrazowo przedstawił 

                                                 
20

 J. Hillman, Uzdrawiające fikcje, Warszawa 2016, s. 21. 
21

 Nieco inaczej utrzymuje Chiara Bottici, podtrzymuje bowiem, że naczelnym pytaniem, na które odpowiada 

mit, jest „Skąd?”, a jego podstawowym celem ma być nie wyjaśnianie, lecz ugruntowanie zasad. Wydaje mi się 

jednak, że te dwa pytania się nie wykluczają, lecz wręcz się uzupełniają, a odpowiedź na pytanie „Dlaczego?” 

dodatkowo może służyć utrwaleniu zasad i wartości wprowadzanych przez mit, ponieważ łatwiej zaakceptować 

istnienie pewnych reguł, gdy zostaną one wyjaśnione. Zob. C. Bottici, Imaginal Politics: Images Beyond Imagi-

nation and the Imaginary, New York 2014, s. 129. 
22

 J. Hillman, op. cit., s. 25. 
23

 Najczęściej – państwo. Szerzej na temat zob. I. Barwicka-Tylek, Słuchanie. Zapomniany fundament demokra-

cji, „Ethos” 2019, nr 1, s. 125–151. 
24

 S. Hrebenda, Mitologia społeczna w literaturze fantastycznonaukowej, Katowice 2000, s. 9; W. Werner, Kult 

początków. Historyczne zmagania z czasem, religią i genezą. Szkice z historii historiografii polskiej i obcej, 

Poznań 2004, s. 10. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

w swoich poematach Hezjod. Ateny mają stać na straży praworządności, ponieważ to na ich 

Agorze obłaskawione zostały Erynie i wprowadzono nowe zasady procesowe. Tezeusz jest 

tym, który po raz pierwszy namawia Greków do zjednoczenia, a potem uznaje konieczność 

oddania władzy obywatelom, którzy lepiej rozumieją potrzeby całego miasta niż on sam. Mit 

zatem jednocześnie ustala i utrwala pożądany sposób postępowania. Sugeruje Ateńczykom 

respektowanie go i pozostanie symbolem dla całej Grecji, a więc określone działanie, równo-

cześnie wyjaśniając, dlaczego władcy Aten (i sami Ateńczycy) mają aspirację do bycia „lep-

szymi”, zarazem nie utożsamiając każdego władcy Aten z mitycznym sprawiedliwym Tezeu-

szem, dopuszczając zmiany i reinterpretacje. Heros stanowi drogowskaz wskazujący pożąda-

ny kierunek rozwoju, nie oznacza to jednak, że wszyscy osiągną ten sam efekt, ponieważ bo-

hater jest kimś niezwykłym
25

. Jego postawa sprawia wszelako, że inni, „zwykli” ludzie mają 

wzorzec, do którego mogą aspirować. I tak chociażby wspomniany mit o Tezeuszu przedsta-

wia narodziny przywódcy, który następnie tworzy w pokojowy sposób podwaliny nowego 

ustroju i sam oddaje władzę w ręce obywateli, rezygnując z przywilejów monarszych. Opo-

wieść o Telemachu pozwala zilustrować pożądane cechy władcy oraz wskazać różne sposoby 

organizacji państwa i implikacje z nich wypływające, a przy okazji wskazuje młodzieńcom 

konieczność rozwoju, wyrwania się z rodzinnego gniazda i wejścia w dorosłość. Tragedia 

Orestesa prowadzi do utworzenia nowych zasad wymierzania kary oraz zastąpienia zemsty 

niezależnym, sprawiedliwym procesem. Nawet Herakles, jak podnosi Włodzimierz Lengauer, 

swoim działaniem wprowadza pewien ład i porządek, ustanawiając (aczkolwiek często prze-

mocą) prawo – domaga się obiecanej zapłaty, dba o respektowanie woli bogów, karze zło-

czyńców
26

. Heros jest wzorem, ucieleśnia problemy i paradoksy codziennego życia, jego 

działanie – niezależnie od indywidualnych konsekwencji – przynosi przede wszystkim pozy-

tywne skutki dla całej społeczności
27

, a jednocześnie potwierdza słuszność obowiązujących 

reguł etycznych bądź prowadzi do ich zmiany. Poprzez „filtrowanie” doświadczeń i przed-

stawianie ich w prostszej dla odbiorcy formie mit przedstawia zawiłości życia, wskazuje spo-

sób postępowania i zachęca do naśladownictwa
28

. 

Dokładnie ten sam efekt usiłuje osiągnąć prawo. Prawo stanowione przez herosów łą-

czy się z ich heroiczną działalnością, tak jak oni sami staje się opowieścią wpisaną w tradycję. 

Poprzez to może osiągnąć w społeczeństwie władzę absolutną – nie jako ustanowione, a cza-

sem narzucone przepisy, więc nie w stricte pozytywistycznym rozumieniu, lecz jako kompo-

nent społecznej świadomości, ponieważ prawo – podobnie jak mit – wyjaśnia i sankcjonuje 

pewien porządek w obrębie społeczności. Jego występowanie zakłada istnienie wspólnoty, 

w której ono samo pełni funkcję antycznego herosa, wyznaczając standardy, opisując pożąda-

ne zachowania i powinności obywateli, chroniąc, a czasem podejmując niełatwe decyzje. 

Istotna w tym rola tych, którzy tę opowieść głoszą, tak jak aojdów, poetów i tragików w sta-

rożytnej Grecji. 

Jeśli prawo jest opowieścią, to ci, którzy je tworzą i stosują – ustawodawcy, prawnicy, 

sędziowie – tracą luksus prostego wygłoszenia tudzież zastosowania jego norm, czyli pozo-

stania monteskiuszowskimi „ustami ustawy”, ponieważ dobra opowieść wymaga od narratora 

                                                 
25

 Ł. Trzciński, op. cit., s. 15. 
26

 W. Lengauer, op. cit., s. 177. 
27

 Ł. Trzciński, op. cit., s. 154–156. 
28

 J.S. Bruner, O poznawaniu. Szkice na lewą rękę, Warszawa 1971, s. 55. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

zaangażowania, uwzględnienia warunków świata przedstawionego, charakteru bohaterów, 

potencjalnych zwrotów akcji oraz zawarcia puenty, a dodatkowo – zainteresowania słuchacza 

bądź czytelnika. Stąd prawnik i sędzia mają nie tylko troszczyć się o wykonanie prawa, lecz 

także zobligowani są wręcz do troski o jego jakość oraz przekonanie obywateli do jego słusz-

ności. De facto podobne założenia głosił Leon Petrażycki, twierdząc, iż działalnością prawni-

ków winno być przeniesienie norm do świadomości, aby działały intuicyjnie. Analogiczne 

podejście zaprezentował pierwszy spartański prawodawca Likurg, postać skądinąd zmitologi-

zowana w późniejszych wiekach, zakazując spisywania praw i polecając obywatelom wdro-

żenie rygorystycznych zasad wychowania, które tak miało zakorzenić w świadomości Lace-

demończyków obowiązujące reguły, że byłyby one przestrzegane niejako automatycznie, bez 

konieczności odwoływania się i opierania na przepisach. 

„Mitologizacja” prawa uniemożliwia popadnięcie w nihilizm i anarchię, gdy prawo 

pozytywne pozostaje wypadkową interesów różnych grup je stanowiących, a tym samym 

wzbudza głęboki sprzeciw pośród pozostałych, którzy za pożądane i wręcz godne pochwały 

uznają jego nieprzestrzeganie. Mit bowiem to nie tylko sama opowieść, ale i działanie NA 

opowieści
29

, stąd tak rozumiane prawo wpisuje się w społeczeństwo, jego wartości, potrzeby, 

tradycje i historię, a jednocześnie nie pozostaje skostniałe, gdyż jak każda opowieść jest po-

datne na interpretacje, które umożliwiają reagowanie na bieżące problemy, a nie redukują 

prawa jedynie do zbioru dokumentów. Co więcej, tak rozumiana mitologizacja nie polega 

tylko – jak u Eliadego – na utworzeniu egzemplaryczych modeli działań, które można jedynie 

odtwarzać bądź naśladować
30

, lecz właśnie na możliwości działania tudzież tworzenia i mo-

dyfikowania – nie wszystkie mityczne wartości pozostają nadal aktualne, ale i to ma uzasad-

nienie w micie, ponieważ bogowie i herosi również zmieniali ład społeczny, reprezentowali 

różne postawy, niekiedy obalali dotychczasowe porządki. Mitologizacja zatem nie zachęca 

nas do powrotu do początków, lecz wręcz przeciwnie – uczy myślenia, interpretowania i plu-

ralizmu. Jak każda opowieść – fabuła jest rozwojowa. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Wiara w mit nie uniemożliwiała starożytnym rozumowego podejścia do rzeczywisto-

ści
31

. Przeciwnie, w mitologicznych narracjach została zawarta cząstka antycznej wiedzy – 

funkcją mitu było nie tylko nazwanie bądź wyjaśnienie rzeczy i zjawisk, lecz także, jak już 

zostało wspomniane, ugruntowanie ich w rzeczywistości. Stąd też nie dotyczył on jedynie 

prostych zjawisk fizycznych, jak powstanie świata, rozwój przyrody czy historia bogów i lu-

dzi, ale i wartości bardziej abstrakcyjnych: kwestii sprawowania władzy, sprawiedliwości, 

prawa. Mit antyczny tworzy bazę kulturową, zawierającą w sobie również pożądane wartości 

oraz schematy właściwych postępowań i postaw społecznych, umożliwiające formowanie 

życia politycznego zarówno u początków cywilizacji, jak i „tu i teraz”. 

Mity greckie mogą stanowić kanwę rozważań o państwie i prawie. Można je analizo-

wać, rozkładać na czynniki pierwsze, reinterpretować i wyciągać z nich pewne uniwersalne 

                                                 
29

 C. Bottici, op. cit., s. 129. 
30

 Inaczej twierdzi Wiktor Werner (op. cit., s. 12), podkreśla bowiem, że mit powinien być przekazywany bez 

zmian, gdyż stanowi pewien wzorzec. 
31

 Z. Dudek, Psychologia mitów greckich, Warszawa 2013, s. 15. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

wnioski, które umożliwiają i sprawne, i sprawiedliwe zarządzanie państwem i społeczeń-

stwem. Przy czym samo odkrycie roli i znaczenia mitów w tym procesie może być równie, 

o ile nawet nie bardziej, istotne niż usilne dopasowywanie ich treści do współczesnych pro-

blemów. Nie trzeba dodawać nowożytnej nomenklatury i porzucać tradycyjnego przekazu, by 

był on dziś istotny i przemawiał do ludzi; nie trzeba dopisywać nowych wątków, uzupełniać 

ich treści o współczesne założenia czy przypisywać bohaterom dzisiejszych motywacji czy 

wartości, lecz wystarczy wczuć się w fabułę, by zobaczyć jej wielowymiarowość i aktualność. 

Poszukiwanie drugiego dna poprzez wypaczanie przekazu mitów i przypisywanie im treści 

w nich niezawartych, stanowiących jednak istotne problemy współczesne, nie tylko nie uła-

twia poszukiwania rozwiązania, ale też odwraca uwagę od wartości głoszonych oryginalnie. 

Tradycyjny przekaz bowiem ma sens, a oprócz niego także ładunek emocjonalny, społeczny 

i historyczny, wskazuje bowiem na istotne problemy dawnych społeczeństw, które w więk-

szości wcale nie uległy dezaktualizacji. Uwspółcześnianie jedynie może rozleniwić czytelni-

ka, ponieważ nie szuka on już osobiście rozwiązań, lecz koncentruje się na jednostkowych, 

podanych mu na tacy konkretnych problemach
32

. 

Proponowane podejście jest tym samym odmienne od zyskującego w Polsce na popu-

larności nurtu law & literature, nie ma bowiem na celu prostej dekonstrukcji mitów (lub tek-

stów literackich, w których są one zawarte) celem odnalezienia podstawowych wartości, 

wspomnianego już uprzednio „jądra”, ani wyszukiwania w nich elementów prawa. Ten spo-

sób analizy, ze względu na ograniczony zbiór mitów, skazany jest albo na coraz częstsze po-

jawianie się już ustalonych treści, albo na nadinterpretację i usilne poszukiwanie wątków 

„współczesnych”. Tymczasem odczytywanie prawa jako opowieści, a zatem procesu, polega 

nie tylko na odnajdywaniu zawartego w literaturze czy normach przekazu, lecz także na po-

szukiwaniu fabuły, czyli możliwości działania umożliwiającego chociażby w dzisiejszych 

czasach rozwój aktywizmu sędziowskiego czy pogłębiania naszej polityczności. Jak stwier-

dził Szymon Hrebenda, mitem jest „specyficzny rodzaj opowieści, w której reaktualizacji 

ulega pewna sytuacja egzystencjalna, służąca pośredniczeniu między sprzecznościami świata 

rzeczywistego. Jednocześnie opowieść ta dzięki zaprezentowaniu łatwo przyswajalnych in-

formacji o świecie organizuje życie społeczności, która się z nią utożsamia”
33

. Autor posłużył 

się tą definicją, aby udowodnić, że mitem jest fantastyka naukowa, czyli też pewien gatunek 

opowieści. Jednocześnie na jej podstawie zupełnie adekwatnie można uznać, iż dotyczyć by 

ona mogła mitu rozumianego jako prawo, które wszakże również ma na celu „pośredniczenie 

między sprzecznościami świata” i „organizuje życie społeczne”. Przez ostatnie dekady fanta-

styka naukowa starała się nadążać za dynamicznie zmieniającą się rzeczywistością, dostoso-

wywać swoją wizję przyszłości i uwzględniać zmiany zachodzące w świecie. Analogiczny los 

może przypaść w udziale prawu, rozumianemu jako opowieść o naszej rzeczywistości i od-

powiadającemu na potrzeby oraz problemy zmieniającego się świata. 

 

                                                 
32

 Powyższe zarzuty odnoszą się w dużej mierze do skądinąd znakomicie napisanej i dowcipnej książki pt. 

O prawie i o mitach, która de facto traktuje o problemach dzisiejszego świata (a właściwie Rzeczypospolitej), 

przy czym mity traktuje nie tyle jako punkt wyjścia, ile całkowicie modyfikuje ich treść. Jest to moim zdaniem 

zabieg ciekawy, lecz nie dla samego przekazu zawartego w micie destrukcyjnym, gdyż odwraca w ogóle od 

niego uwagę. Zob. E. Łętowska, K. Pawłowski, O prawie i o mitach, Warszawa 2013. 
33

 S. Hrebenda, op. cit., s. 75. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

 

Barthes R., Mit i znak. Eseje, Warszawa 1970. 

Barwicka-Tylek I., Słuchanie. Zapomniany fundament demokracji, „Ethos” 2019, nr 1, DOI: 

https://doi.org/10.12887/32-2019-1-125-10. 

Biernat T., Mit polityczny, Warszawa 1989. 

Bottici C., Imaginal Politics: Images Beyond Imagination and the Imaginary, New York 2014. 

Bruner J.S., O poznawaniu. Szkice na lewą rękę, Warszawa 1971. 

Cassirer E., The Myth of the State, New Haven – London 1946. 

Dudek Z., Psychologia mitów greckich, Warszawa 2013. 

Durkheim É., Elementarne formy życia religijnego. System totemiczny w Australii, Warszawa 2010. 

Eliade M., Aspekty mitu, Warszawa 2006. 

Fitzpartick P., The Mythology of Modern Law, London – New York 2002. 

Herodot, Dzieje, Warszawa 2007. 

Hillman J., Uzdrawiające fikcje, Warszawa 2016. 

Hrebenda S., Mitologia społeczna w literaturze fantastycznonaukowej, Katowice 2000. 

Jaskólski M., Mit polityczny, [w:] Słownik doktryn politycznych i prawnych, red. K. Chojnicka, M. Jaskólski, t. 4, 

Warszawa 2009. 

Koźmiński K., Mity państwa prawa. W co wierzą prawnicy, politycy i obywatele?, „Pressje” 2017, z. 50. 

Krysińska-Kałużna M., Prawo jako mit, Kraków 2017. 

Lengauer W., Religijność starożytnych Greków, Warszawa 2004. 

Lyotard J.-F., Postmodernizm dla dzieci, Warszawa 1998. 

Łętowska E., Pawłowski K., O prawie i o mitach, Warszawa 2013. 

Narecki K., Logos we wczesnej myśli greckiej, Lublin 1999. 

Samsonowicz H., O „historii prawdziwej”. Mity, legendy i podania jako źródło historyczne, Warszawa 1997. 

Sepkowski A., Człowiek w przestrzeni mitycznej, [w:] Mity historyczno-polityczne, wyobrażenia zbiorowe, poli-

tyka historyczna. Studia i materiały, red. E. Ponczek, A. Sepkowski, t. 1, Toruń 2010. 

Sorel G., Rozważania o przemocy, Warszawa 2014. 

Trzcińska I., Logos, mit i ratio. Wybrane koncepcje racjonalności od XV do XVII wieku, Kraków 2011. 

Trzciński Ł., Mit bohaterski w perspektywie antropologii filozoficznej i kulturowej, Kraków 2006. 

Werner W., Kult początków. Historyczne zmagania z czasem, religią i genezą. Szkice z historii historiografii 

polskiej i obcej, Poznań 2004. 

Wielka encyklopedia powszechna PWN, t. 7, Warszawa 1966. 

Włodarczyk J., Współczesne mity polityczne. Mity okrągłego stołu oraz IV Rzeczypospolitej jako mity powstania 

nowego państwa, „Poliarchia” 2013, z. 1, DOI: https://doi.org/10.12797/Poliarchia.01.2013.01.10. 

 

NETOGRAFIA 

 

Mit, [w:] Słownik języka polskiego, https://sjp.pl/mit [dostęp: 10.02.2021]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 02/02/2026 23:30:35

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

